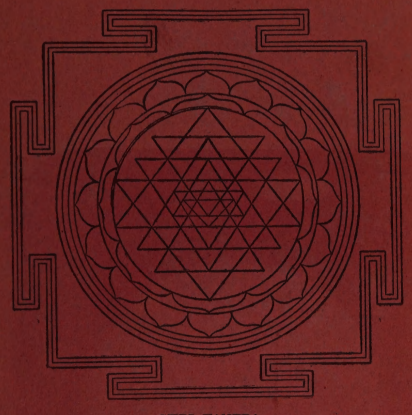


# KAMA-KALĀ-VILĀSA

### ARTHUR AVALON

(SIR JOHN WOODROFFE)



SHRI YANTRA

GANESH & CO., (MADRAS) LTD.

Second Edition

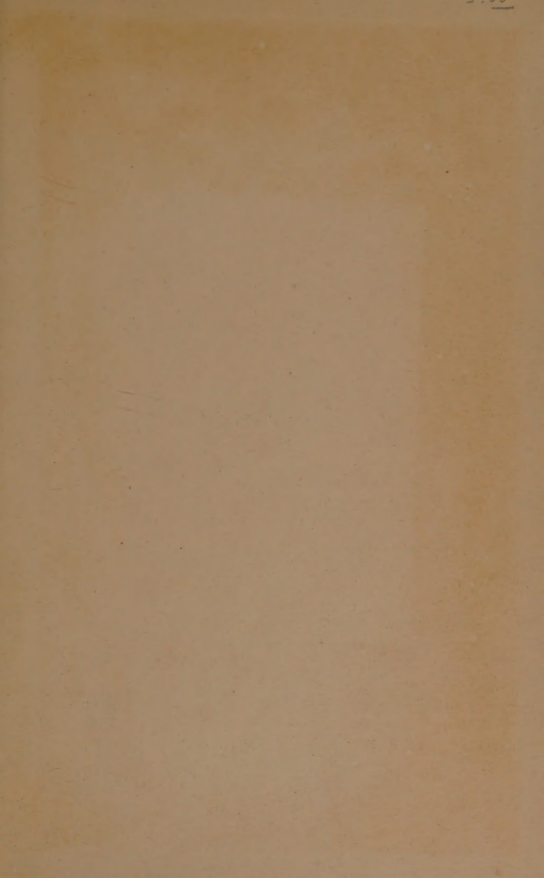
1953

Price Rs. 6/-



The Library
SCHOOL OF THEOLOGY
AT CLAREMONT

WEST FOOTHILL AT COLLEGE AVENUE CLAREMONT, CALIFORNIA

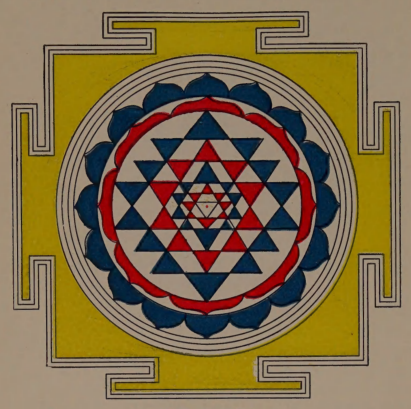




# KĀMAKALĀVILĀSA

First Published 1922 Second Edition 1953 

# विन्दुत्रिकोणवसुकोणद्शारयुग्ममन्वश्रनागद्रसंयुत्रषोडशारम् । वृत्तत्रयं च धरणीसद्नत्रयं च श्रीचक्रमेतदुदितं परदेवतायाः ॥



SHRI YANTRA

# DESCRIPTION OF THE CAKRAS FROM THE CENTRE OUTWARD

- 1. Red Point-Sarvānandamaya. (vv. 22-24, 37, 38).
- 2. White triangle inverted—Sarvasiddhiprada. (vv. 25, 39).
- 3. Eight red triangles—Sarvarogahara. (vv. 29, 40).
- 4. Ten blue triangles-Sarvarakṣākara. (vv. 30, 41).
- 5. Ten red triangles—Sarvārthasādhaka. (vv. 30, 31, 42).
- 6. Fourteen blue triangles—Sarvasaubhāgyadāyaka. (vv. 31, 43).
- 7. Eight-petalled red lotus—Sarvasamkṣobhaṇa. (vv. 33, 41).
- 8. Sixteen-petalled blue lotus—Sarvāsāparipuraka. (vv. 33, 45).
- 9. Yellow surround—Trailokyamohana. (vv. 34, 46-49).

# KĀMAKALĀVILĀSA

PUŅYĀNANDANĀTHA

WITH THE COMMENTARY OF NATANANANDANATHA

TRANSLATED WITH COMMENTARY

ARTHUR AVALON

Pun yananda

WITH

NATHA-NAVARATNAMALIKA WITH COMMENTARY MAÑJŪŞA BY BHĀSKARARĀYA

2nd Edition
Revised and enlarged

PUBLISHERS:

GANESH & Co., (MADRAS) Ltd., MADRAS—17

1953

### PUBLISHERS' NOTE

The Orientalists' system of transliteration has been followed in this work.

अ a, आ a, इ i, ई i, उ u, ऊ च, ऋ r, ऋ r, ऌ l, ॡ ा़ ए e, ऐ ai, ओ o, औ au, ∸ m or m, : ḥ.

क् k, ख kh, ग् g, घ gh, ङ् n,
च c, छ ch, ज् j, झ jh, ञ् n,
ट t, ठ th, इ d, द dh, ण् n,
त t, थ th, द d, घ dh, न n,
प् p, फ ph, ब b, म bh, म m,
य y, र r, छ l, व v, श् s,
ष s, स s, ह h, ळ l.

Theology Library

SCHOOL OF THEOLOGY AT CLAREMONT California

### PREFACE

THE KAMAKALAVILASA is an important work in S'rīvidyā by Punyananda an adherent of the Hadimata, who is also the commentator on the Yoginihrdaya, a section called Uttaracatuḥs'atī of the great Vāmakes'vara Tantra. The same Catuhs'atī as also the Pūrvacatuhs'atī have commentaries by Bhāskararāya. The Kāmakalāvilāsa which means the spreading or emanation or evolution of the Kamakala that is the Supreme Triangle formed of the Bindu and Visarga, of Prakās'a and Vimars'a, of S'iva and S'akti, of the 'I' (Aham) and 'This' (Idam) or Universe is, in the supreme sense, the S'iva-Svarupa and S'akti-Svarupa. To put it quite shortly Kamakalavilasa is the evolution of the One in its twin aspect as changeless Consciousness (Cit or Samvit) and changing Power (Cit-S'akti and Maya-S'akti) into the multiple universe. This evolution is represented by the greatest of Yantras—the S'rīyantra figured on the cover and in a separate Plate showing in colours its several Cakras extending from the Point or Bindu (called Sarvanandamaya), the Supreme S'iva-S'akti in the centre, to the outermost section of the Cakras the Bhupura which is called Trailokyamohana.

The S'rīcakra or S'rīyantra is the Yantra of Lalitā or Trīpurasundarī the Devatā of S'rīvidyā. Every Devatā has his or her Yantra. A general but by no means exhaustive list of the Yantras is given in the Tantrasāra of Kṛṣṇānanda of which there are several editions published in Bengal.

Lalitā is the Supreme S'akti aspect of the Brahman the Aniruddhasarasvatī (the all-spreading and Itself Unlimited



Power). It is claimed by great Kaulas, among whom may be mentioned the great Naiyāyika commentator Bhāskararāya, that this aspect of the Brahman is recognised in the Vedas and that among others the Mantra, Catvārah Īm bibhrati Kṣemayantah (Rg-veda V. 47. 4) has reference to Her.

The Kāmakalā is the first display of activity in the Brahman Substance after Pralaya when the Devī holds absorbed in Herself all the Thirty-six Tattvas of which the Universe in all its variety is composed. She is then Kavalīkṛta-nibs'eṣatattva-grāma-svarūpiṇī. She remains for some time in this state holding within Herself all the Tattvas until rest is disturbed by the desire or will (Kāma) to create. The movement or stress of this Desire manifests as the Kāmakalā. Puṇyānanda has here described the unfolding of the Kāmakalā according to the Hādimata.

All Tantras have referred to the Kamakala. The Gandharya-Tantra, which is a work of great authority and of philosophic thought, speaks (Ch. XXX) of the three aspects of Kāmakalā. The first which is, it says, the Sthula or gross aspect—that in which She is meditated upon as something outside the Sādhaka (Bāhyabhāvanā). The only text of the Gandharva-Tantra available to me at the moment is unfortunately defective so far as the account of this aspect is concerned. It states that the Sun Bindu is Her face, the Moon and Fire Bindus are Her two breasts, and Her womb or Yoni is Hardhakala. Dr. Bhandakar in the account he gives of the Kamakala (Vaisnavism and Saivism, p. 145) does not seem to have understood the scheme. He appears not to be familiar with the technical terms and has not followed the commentator Laksmidhara whose text he had before him and as a result he has made some errors. Thus he says that Ha is called Ardhakala or half part, whereas the half of Ha is Kalā. Again the Devī is not in Herself "Aham" for the latter is the Sakala aspect of the Brahman.

PREFACE vii

I have referred elsewhere to his translation of the term Bindu as "Drop". Bindu is here not a "Drop" but a technical name for a particular state of S'aktī; namely, Ghanībhūta S'aktī. The Symbol of the Point is well known in both East and West. Here it is a Metaphysical Point of Energy about to manifest. The term is fully explained in my "Garland of Letters."

The Sadhaka is directed to realise his identity with the Kāmakalā. This aspect is alluded to in V. 19 of the Saundaryalaharī, a beautiful poem the authorship of which has been unanimously attributed by all great commentators such as Rāghava Bhatta, Bhāskara, Laksmīdhara and others to the great S'amkarācārya, though present day Orientalists, both Indian and Western, incline to cast doubt upon the traditional account of its authorship. The Saundaryalaharī in verse 11 speaks of the S'rīcakra also. The second aspect of Kamakalā which is spoken of as Subtle (Sūksma) and inward (Āntara) is that in which She is the Devī Kundalinī like a luminous flash of lightning extended from the Muladhara through the six centres to the Brahmarandhra. See my "Serpent Power". She is to be meditated upon as half of Ha in the lotus of a thousand petals. This Kāmakalā is also active (Jāgarti) in all that is moving and motionless. The third aspect of Kāmakalā is called Mantratanu (Mantra body) also Travīmayī as existing in everything. In this aspect Samaveda is Her face; Rk and Yajus are Her two breasts and the Atharvaveda is the Hardhakala. "The Kamakala (the text proceeds) is the One highest (Turīya) Brahman Itself." The Tantrantara Tantra quoted in the Sarvollasa speaks of one Bindu as the state of Laya; two Bindus as the state of creation (Srsti); three Bindus as the state of continuance (Sthiti) and the return to One Bindu as the state of Laya (absorption) when the Devi is as the Vamakes vara-Tantra says, Kabalī-krta-nihs'eşa-tattva-grāma-svarūpiņī. The S'yāmārahasya quotes from the S'rīkrama Tantra a full account of Kāmakalā.

The S'rīcakra is described in great detail in the Tantrarāja of the Kādimata the first eighteen chapters of which form Vol. VIII of this series. It also forms the subject of the Nityāṣoḍas'ikārṇava Tantra which has been published by the Ānandās'rama Press of Poona. For a general description of the Cakras the reader's attention is drawn to the Introduction to Vol. VIII.

The aim of the Sādhaka of Lalitā is to realise his identity first with the Yantra and Mantra and then with Lalitā or Tripurā, the Mahās'akti Who is the creator and director of the universe and Who ultimately withdraws creation within Herself. Some form of Union with the Ultimate Real or Sat is the aim of all the different classes of Sādhakas of the Hindus. In Chap. VII of the Gautamīya-Tantra, greatly venerated by Vaiṣṇavas, the Sādhaka is directed to realise that "he is Kṛṣṇa (Ahaṁ Kṛṣṇah) and no one else (na cānyo'smi)" that "sorrow is not his portion (na s'okabhāk) and that "he is Sat Cit Ānanda". It is also there said that the bar between Kṛṣṇa and the Sādhaka can be removed by Kṛṣṇa's wish.

The S'ākta Sādhaka seeks to realise the identity of himself with the Mantra, the Yantra, the Guru and the Iṣṭadevatā for they are all Brahman. Sarvam khalvidam Brahma. Lalitā is the Brahman as the active principle in creation. When Her Power is fully evolved the S'ākta seeks Her alone. It is She Who, visible through Her Manifestations, counts for him. [Tasyām parinatāyām tu na kas'cit para isyate.]

"Pure (Vimalā) Cit S'akti of the Lord is Caitanya". Bhāskara in commenting on the text above says that the Cit S'akti, which is inherent in the Paracit (Paracinniṣṭhā), accepted by the Upaniṣads, is by reason of the multitudinousness of Her aspects called Māyā. Her evolution (Parināma) is called creation (Prapañca) and this creation is

PREFACE ix

Cidrūpā, or a form of Consciousness in the Sense of Cit. That being so it is real. [See my book "Reality".] This does not conflict with Monism since S'akti and S'aktimān are incapable of separation. Further on he says that the S'ākta does Sādhanā of S'akti because without S'akti the Subtle (Sūkṣma) S'iva has neither name (Nāma) nor the power of manifestation (Dhāma). So there can be no duty to one who is nameless nor can such an one help the Sādhaka in attaining Nirvāṇa. Bhāskara follows the Kādimata. But both the Kādi and the Hādi are agreed that by the worship of S'rīcakra is meant the Sādhanā whereby the identity of the knower (Jñātā), the means of knowledge, and knowledge (Jñāna i.e. Yantra which is the body of both the Devī and the Sādhaka) and the object of knowledge (Jñeya i.e. Tripurā) is realised. The Tantrarāja (xxxv. 6) says:

Jñata svatma bhavej jñanam arghyam jñeyam bahihsthitam srīcakra-pūjanam teṣām ekīkaraṇam īritam.

The meaning of this is that the Svātmā or self of the Jīva or Sādhaka is the Jñātā or knower. Jñāna knowledge and means of knowledge is the body of Jīvā which is the Yantra and offering (Arghya) and Jñeya or object of knowledge is what is "outside" (Bahiḥ-sthitam) by which is meant the Devī Who to the ordinary man is something other than himself. The worship of S'rīcakra is done to effect an union with, or to realise the identity of, these three. There are some slight differences between the accounts of the S'aktis as given in the Kāmakalāvilāsa and Tantrarāja Tantra. These will be pointed out in the Introduction to the second part of the Tantrarāja-Tantra now in preparation. It has been alluded to in the Introduction to the First Part.

There are some who to-day believe that the feminine aspect of the Brahman is unknown in the Vedas and the Upanisads. But this is quite erroneous. Thus in the

Chāndogya Upaniṣad we come across the texts 'Tadaikṣata' 'Seyam Devataikṣata.' The first text by the word 'Tat' speaks of the Brahman as neuter or nirguṇa. The second speaks of the Brahman as feminine (Sā iyam). The function is the same, namely, that of Īkṣaṇa prior to creation. There are many other texts which might be cited such as the celebrated Devī-Sūkta.

In fact for man the second is the more important of the two. As already stated, in dissolution (Pralaya) the Devī is what remains—that is what the universe is in its essence (Svarūpinī)—after all the Tattvas (Tattva-grāma) have been completely (nisesa) swallowed up (Kavalīkṛta) or absorbed by Her. Then the verse continues "when however She is fully evolved (Tasyam parinatayam) from out this state in which the universe lies absorbed as mere tendency or potentiality, then no other Supreme (Kas'cit para) that is the changeless Niskala S'iva is desired or thought of (Isyate). This, says the commentator Bhāskararāya, is the S'ākta's point of view, for the Niskala or Sūksma S'iva has neither name nor manifestation and there is neither any duty towards, nor benefit from, Him. What Divinity may be in Itself, apart from Its governance of the universe, is of no practical concern to those who form part of it. The S'aktisangama Tantra (1-3) establishes the identity of the Kamakala—this first creative movement with the Pranava.

A text of this work was obtained in Kashmir but it was found to be defective; another manuscript was then secured from the valuable collection of Tantras in the Andul Rajbati which is more reliable and forms the basis of the present edition. When the present text, the publication of which has been somewhat delayed, was going through the Press, another edition in Sanskrit was published in Triplicane (Madras) which contains some valuable additional illustrative citations which are not to be found in the manuscript from which this edition

PREFACE xi

has been printed. I have added some further notes and given the references to the S'ruti and other texts quoted by the commentator Natanananda Natha.

The Kāmakalāvilāsa is of great value in S'rīvidyā because of its clear and succinct account, from the Hādi standpoint, of the initial development of S'akti and of the great S'rīyantra, and is now translated for the first time.

Calcutta, 25th Nov. 1921

ARTHUR AVALON

### THE SERPENT POWER

The Serpent Power is a description and explanation in fuller detail of the Serpent Power—Kundalini S'akti—and the yoga effected through it, a subject occupying a pre-eminent place in the Tantra Shastra. It consists of a translation of two Sanskrit works "Shat Cakra Nirūpaṇa" (description of and investigation into the six bodily centres) and "Pādukā Pañcaka" (Five-fold foot-stool of the Guru). To it is appended a translation from the Sanskrit commentary by Kalicharana. To the translation of both the works is added some further explanatory notes by the author.

This edition contains also the Sanskrit Texts of the works here translated and nine half-tone plates taken from life showing some positions in Kundalini Yoga besides eight original coloured plates of the Chakras. The book is bound in full cloth and gilt.

5th Edition (1953)

Price Rs. 25/-

### INTRODUCTION

Kāmakalāvilāsa is an ancient and authoritative work on S'rīvidyā by Punyānandanātha. It was first published in 1918 by the Kāshmir Government as No. 12 in its Sanskrit Publications Series with a commentary from the pen of Mahāmahōpādhyāya Mukundarāma S'āstri of the Research Department of that State. In 1921, Sir John Woodroffe published it with a fuller commentary by Sri Natanānandanātha. A second edition has been long overdue and is now brought out. It is much to be regretted that that veteran Tāntric scholar is not in our midst now to contribute to this edition the benefit of his ripe experience and deep knowledge in this field of sacred literature.

As he has well pointed out in his Preface to the first edition, "What Divinity" may be in itself, apart from its governance of the universe, is of no practical concern to those "who form part of it" and there can be "neither any duty towards nor benefit from Him" conceived of as unrelated to the world of Name and Form. Any substance, be it gold or mud, has no inherent name or inherent form of its own but when we seek to have relationship with it, it must be clothed in some name and some form. We are therefore concerned with God not in His abstractness but in His practical aspect as in relationship to the world of our experience.

God as the ultimate reality transcends all distinctions and is therefore neither a *He* nor a *She* but is best expressed by the neuter word Brahman. But conceived as the cause of the universe, it is clothed with a father-mother aspect, the

static non-active principle being considered as the father and the dynamic active principle being considered as the mother. Both are aspects of the same reality but seem to split it up into two. Where a person stands before a mirror, it is true that he does not undergo any change but a duplicate person appears instantaneously in the mirror. That reflected person is essentially not different from the original person and yet is not identical with him. The former is evanescent seeming while the latter is true Being. Similarly at the beginning of creation, God the ever changeless Being "desired" to be a ever-changing seeming. The absolute Being took on the role of relative becoming. This desire and its fruition brought on the entire universe of name and form. The subject self conceived of itself as an object of its own cognition. The I became the this. This initial desire impulse responsible for the creation of the world is given the name of Kama. The desireful supreme entity is known as Kāmēs'vara and his active desire as Kāmēs'vari. The entire universe is the outcome of the union of these two primary parents. Though this truth is never lost sight of, more importance is given to the mother aspect in Devi worship.

The numeral six is a reality but is an abstract mental concept essentially independent of the particular things to be counted. The concept is the same for all who can conceive of it and is not limited by any considerations of country or language. The sound that is produced when the word six is pronounced has really nothing to do with the conception of the numeral but is only a sound-symbol of that concept used for the purpose of expression in the English language. As languages and dialects vary, the sound symbols also will vary though the concept may remain the same. The concept is intangible while the sound symbols are certainly tangible. Again, the figure 6 which appears in uniting has really nothing to do with the sound produced when the word six is pronounced,

much less with the abstract concept behind it. The figure 6 is but a form symbol of that concept. As in our experience we are attaching more importance to the ear and the eye than to the other faculties of sensation, we clothe every concept with a sound symbol and with a form symbol so that we can through them relate ourselves to the abstract concept which alone is real.

Similarly when we conceive of Godhead or any aspect of it, we have necessarily to give it a sound symbol and a form symbol. The conceptual reality is known as Dēvatā, the sound symbol as Mantra and the form symbol as Yantra. It is said that the Dēvatā is the life principle, the Mantra its subtle body and the Yantra the gross body. The Archā or Image ordinarily used for worship is a still grosser body.

In the Vedic and Tantra literature, symbols in sound and in form have been prescribed as can most appropriately and accurately represent the Devata. The ancient seers have pointed out that, just our body of flesh and blood though seemingly inert is permeated by the life principle in us in every particle of it, so does the Devata permeate the Mantra and the Yantra appropriate to that Devata. Any the slightest variation therefore either in the sound of the Mantra or in the form of the Yantra will effect a corresponding change in the concept of the Devata and may possibly do great harm. this Kāmakalāvilāsa, the Dēvatā dealt with is the highest conceivable one, namely the Divine Mother Tripurasundarī; Her Mantra is the Pañcadas'ākṣarī and Her Yantra is Srīchakra. The intimate relationship between the Dēvatā. the Mantra and the Yantra is brought out in this book in several ways and the devotee is asked to identify himself with them as a necessary step towards the ultimate realisation.

The commentator Natanānandanātha is a disciple of Sankarānanda and Nāthānanda and is the author of several works besides a commentary on Yōginīhridaya. He refers

in his commentary itself to Saccidānanda-Vāsanā and Cidānanda Vāsanā as his works. Only extracts from the commentary are reproduced in the English translation. The commentary is simple, explanatory and very useful in understanding the text and is replete with quotations from cognate literature. All the same the treatise will remain a closed book to the lay reader. As the commentator has pointed out more than once, the details and the method of worship are really matters to be learnt only after acquiring the requisite competency and getting initiation from a knowing Guru.

In this volume is included S'rīnātha-navaratnamālikā of Mahēs'anātha with the commentary of Bhāskararāya the leading authority on Tāntric worship. Under the guise of Guru stōtra, the author has analysed our life breaths in various ways and has pointed out their correspondence with the details of the Mantra and the Yantra. This work is more cryptic and less intelligible to the uninitiate. The commentary on the first stotra mentions that the stotra consists of ten slōkas and the tenth sloka which gives the Phalas'ruti refers to the previous slokas as being compiled by Bhāskararāya himself. This has to be somehow reconciled with the preamble to the tenth sloka and with the colophon which attribute the authorship to Mahēs'anātha.

The publication of this book making its contents available to all and sundry does not and cannot dispense with the two indispensable conditions of competency and initiation already referred to. To those who have them not, the contents may seem to be meaningless jabber. So is a book on integral calculus to a history student. The publication however is useful in creating in the reader an interest which in course of time may ripen into earnest endeavour to appreciate and realise the eternal truths taught here.

Srirangam

R. KRISHNASWAMI AIYAR

# विषयानुक्रमः

| स्टोक:          |                                                               | पुटसंख्या |
|-----------------|---------------------------------------------------------------|-----------|
| १-              | मङ्गलाचरणमुखेन परमशिवस्य सर्वोत्कृष्टत्वम् .                  | 7-6       |
| ₹.              | चिच्छके: सर्वेकारणत्वम् • • •                                 | ९-१३      |
| ₹.              | ब्रह्मणः सविमर्शकत्वकथनम्                                     | १३-१५     |
| 8-0.            | कामकलायाः स्वरूपविवरणम्                                       | १९-२९     |
| ٤.              | कामकलाविद्योपासनाफलनिरूपणम्                                   | २९-२७     |
| ९, १०.          | कामकञाख्यतहाबिन्दोः सकाशादेव जगन्निर्माणवर्णनम् 🔹             | २७-२९     |
| <b>११</b> -     | मन्त्रदेवतयोरैक्यप्रतिपादनम्                                  | २९, ३०    |
| १२.             | अभिन्ननाद्बिन्दुमिथुनादखिङजगदाविर्भाववर्णनम् .                | ३९, ३२    |
| <b>१</b> ३, १४. | वाग्भवादिखण्डत्रयान्तर्गतवस्तुविशेषवर्णनद्वारा श्रीपञ्चदशा-   |           |
|                 | क्षर्या उद्घारकथनम्                                           | ३२-३४     |
| १९-१७.          | श्रीदेन्या अञ्चरसंख्याविशिष्टमहामन्त्रात्मकदेवतास्वरूपवर्णनम् | ३४-३६     |
| १८.             | देवतावद्विद्याया अपि विश्वात्मकत्वात्तदुत्तीर्णत्वप्रतिपादनम् | ३६, ३७    |
| १९.             | देवताया अपि मन्त्रवदुभयात्मकत्वात्तयोरैक्यनिरूपणम् .          | ३७-४०     |
| २०.             | चक्रदेवतयोरिक्यप्रतिपादनद्वारा श्रीचक्रस्योद्धारकथनम्         | ४०, ४१    |
| २१.             | चक्रदेवतयोरैक्यकथनम्                                          | ८१, ४२    |
| २२-३४.          | परापश्यन्त्यादिशक्तिविल्सनरूपसर्वानन्दमयाख्यबैन्दवचक्रस्य     |           |
|                 | स्वरूपनिरूपणम्:—                                              |           |
|                 | तत्र सर्वानन्दमयाख्यस्य बैन्दवचक्रस्य पराशक्तिरूपत्व-         |           |
|                 | कथनम् (२२), त्रिकोणचक्रस्य पश्यन्त्यादित्रितयनिदा-            |           |
|                 | नत्वकथनम् (२३, २४), त्रिकोणचक्रकमनिरूपणम्                     |           |

| श्लोक: |                                                          | पुटसं <b>ख्</b> या |
|--------|----------------------------------------------------------|--------------------|
|        | (२९), पराविलसनरूपायाः पश्यन्त्याः स्वरूपनिरू-            |                    |
|        | पणम् (२६), मध्यमास्वरूपकथनम् (२७), सूक्ष्मरूप-           |                    |
|        | मध्यमाशक्तेः स्थृल्रूपमध्यमाकारणत्वप्रतिपादनम्           |                    |
|        | (२८), मध्यत्रिकोणतेजःप्रसरणात्मकवसुकोणादिचक्र-           |                    |
|        | निरूपणद्वारा वैखर्या आविर्मावनिरूपणम् (२९, ३०),          |                    |
| -      | चतुर्दशारचक्रनिरूपणम् (३१), बैन्दवादिचतुर्दशार-          |                    |
|        | पर्यन्तचक्रवर्णनद्वारा वैखरीशक्तिस्वरूपकथनम् (३२),       |                    |
|        | अष्टदल्लेषोडशदलपद्मयोः स्वरूपनिरूपणम् (३३),              |                    |
|        | मेखलात्रयकथनम् (३४) • • •                                | ४२-५३              |
| ३९-३९. | आवरणगुरुपङ्क्योः स्वरूपविवरणम् । तत्रावरणस्वरूप-         |                    |
|        | कथनम् (३६), मूलहाक्तिकथनम् (३७, ३८), काम-                |                    |
|        | कामेश्वरीस्वरूपदिव्यमिथुनस्य दिव्यसिद्धमानवीवगुरु-       |                    |
|        | मण्डलरूपेण सर्वसिद्धिप्रदाख्यत्रिकोणचक्रे स्थितिकथनम्    |                    |
|        | (38)                                                     | ५३-५९              |
| 80,    | सर्वरोगहराभिधाष्टकोणचक्रस्थितविद्यादीनां स्वरूप-         |                    |
|        | निरूपणम्                                                 | ६०                 |
| 88-85. | सर्वरक्षाकराभिधान्तर्दशारचक्रस्थितसर्वज्ञादीनां स्वरूप-  |                    |
|        | निरूपणम्                                                 | ६०, ६१             |
| ४३.    | सर्वसौभाग्यदायकाभिधचतुर्दशारचक्रस्थितानां संप्रदाय-      |                    |
|        | योगिनीनां स्वरूपप्रतिपादनम् .                            | ६१, ६२             |
| 88-    | सर्वसंक्षोभणाभिघाष्टदलपद्मचक्रस्थितानां गुप्ततरयोगिनीनां |                    |
|        | निरूपणम्                                                 | ६२, ६३             |
| ४५.    | सर्वाशापरिपूरकाभिधषोडशारपग्रचक्रस्थितानां कामाकर्षि-     |                    |
|        | ण्यादीनां निरूपणम्                                       | ६३                 |
| ४६.    | मुद्राशक्तिविवरणम्                                       | ६४-६६              |
| 80.    | उपासकस्वरूपिण्याः श्रीदेव्या आधारनवकस्य श्रीचका-         | 7, 1,              |
| 00,    | कारेण परिणतिकथनम् , तत्रैव नवनाथशक्तीनामप्यन्त-          |                    |
|        | भविकथनम् • • •                                           | ६४-६६              |
|        |                                                          | 10 44              |

### CONTENTS

| <b>स्टोकः</b> |             |               |                  |              |               |   | पुटसंख्या |
|---------------|-------------|---------------|------------------|--------------|---------------|---|-----------|
| 82.           | मध्यमचतु    | रश्रे स्थित   | ानां ब्राह्मय    | ादिमातृशत    | तीनां त्वगावि | - |           |
|               | घातुसर      | नकत्वेन प     | रिणतिकथन         | म्           |               | • | ६६        |
| 89.           | सर्वान्त्यन | वतुरश्रे स्थि | <b>ातानामणिम</b> | ादिसिद्धीनां | निरूपणम्      | • | ६६, ६७    |
| ٩٥.           | परमशिवा     | दिगुरुक्रमि   | नेरूपणम्         |              |               | • | ६७-६९     |
| ५१-५३.        | युगक्रमेण   | गुर्वादीनां   | परंपरानिर        | रपणम्        |               | • | ७०-७८     |
| ٩8.           | कामकला      | स्तवस्योपस    | तंहार:           | •            |               |   | 96        |
| ५५.           | गुरुवन्दन   | ाम्           | •                |              | •             | • | ७८, ७९    |
| श्रीनाथनवरत   | मालिका 🔻 .  |               | •                | • .          | • ;           | • | ८०-८९     |
| Appendix      | 1 1 1       |               | •                | • 1          | •             |   | ९१, ९२    |
| "             | 2 & 3       | •             | •                | •            |               | • | ९३, ९४    |
| ,,            | 4 .         |               | •                |              |               |   | . ९९-१०७  |
| Abbreviat     | ions        |               | • 1              |              |               |   | १०७, १०८  |
| Appendix      | 5           | •             |                  |              |               |   | १०९, ११०  |

### ADDENDA AND CORREGENDA

### (Continued from page 110)

| PAGE | LINE  |                  | PAGE       | LINE |                 |
|------|-------|------------------|------------|------|-----------------|
| 3    | 9•    | • ज्ञातं         | ΥĘ         | Ę    | पूर्वीक •       |
| 1)   | 29    | विमर्श: omitted  | 84         | ¥    | • मिदमेव        |
| ų    | 19-98 | निर्दिश्य इति    | ,,         | २६   | •त्यर्थः        |
|      |       | omitted          | *6         | 93   | যুক্ত •         |
| 98   | 93    | गर्भित           | 80         | 90   | परयन्त्या       |
| 94   | 90    | परम: शिवः        | 86         | *    | •न्तीवपुषा      |
| 90   | 3     | <b>ए</b> तद्भुनं | ,,         | 24   | •धारात्         |
| ,,   | 98    | अहं ब्रह्म•      | ५३         | 9    | परि•            |
| "    | "     | तथैव             | ,,         | Ę    | त्रय∙           |
| 96   | ig .  | अहंतया           | Ę¥         | २१   | •मानन्द •       |
| ,,   | 94    | शब्दा: अर्था:    | ७६         | 90   | <b>ल्लितो</b> • |
| 36   | २५    | <b>इ</b> त्यक्ष  | 96         | *6   | भावाकर्षित•     |
| 36   | २०    | व्यञ्जनानि       | ७९         | ર    | स्वरस्य         |
| 36   | 92    | इत्यादिना        | <b>د</b> ٤ | 95   | सप्तराती •      |
| 77   | 15    | उदाहरिष्याम:     | 54         | Ą    | मुदा•           |

## KĀMA-KALĀ-VILĀSA

### BY

### S'RI PUNYANANDANATHA

### VERSE 1

MAY the great Lord, who is ever wakeful in the blissful play of the repeated acts of Creation, Maintenance and Dissolution of all the worlds which issue from Him, protect ye. He is mere illumination (*Prakāsa*). Merged in Him is *Vimarsa* (-s'akti).

### COMMENTARY BY S'RI NATANANANDANATHA

Here the honoured Yogī Puṇyānanda wishing to instruct in the Mantra, Cakra and worship of Tripurasundarī, the presiding Devatā over all Vidyās¹, speaks in the first place of Her form as Kāma-kāmesvarī².

Who is ever wakeful...issue from Him (Sakalabhuvanodayasthiti-laya-maya-līlāvinodanodyuktah). Udaya or rising or springing up or appearance is Creation (Sṛṣti); Sthiti or continuance is Maintenance; Laya is absorption or Dissolution (Nāsa) of all the worlds (Sakalabhuvana). These three (Sṛṣti, Sthiti, Laya) imply Nirodha and Anugraha, as by Trivṛtkaraṇa, Pañcīkaraṇa is meant. He is wakeful in this pleasant play (Līlā) which consists of many of these five kinds of action which relate to the world (Pañcavidhakṛtyam hi jaganniṣtham), whilst the play is that of the Lord (Līlā tu Pāramesˈvarī).

Worlds (Bhuvana). That which comes from Him is Bhuvana (Bhavatyasmāt iti bhuvanam). Therefore the word Bhuvana

qualified by 'all' (Sakala) signifies all the Tattvas beginning with S'iva and ending with Kṣiti, because the Tattvas have their origin from, continue through and disappear in Brahman. So S'ruti says (Taitt. Up. 3·1-1):—'That from which these Bhūtas were born, by which after being so born they live, to which they go and into which they enter; know that well, for that is Brahman.'

Wakeful (Udyukta). By 'wakeful' is meant that He willed and inclined towards Creation (Samkalpa-visista-laksana-systimukha). S'ruti says (Chā. Up. 6-2-1):-- Oh gentle one! At first there was merely this Being (Sat), which is One without a second, Brahman.' Also 'May I be many and born as many,' and thus He made Himself into the world as it exists within Himself. By this is meant that the acts of creation are for the Lord merely His play and are not necessitated (Na prayojanam). So it has been said-'By His mere wish He throws out and withdraws the universe in its entirety.' Also it is elsewhere said- 'The Great Lord having drawn on Himself the picture of the world by the brush which is His own Will is pleased when looking thereon.' S'ruti also says-' As the spider throws out and takes back its thread, so Isvara projects and withdraws the universe.' Thus the one great Lord becomes the material cause (Upādāna) from out of which the world is made, as says the Text, 'May I be many.' The Vāmakesvara Tantra also says-'When She is fully developed (Parinatā) there is no further need of Him for Creation '4 (Nityāṣodas ikā, IV-5). By this is meant the inseparateness of the world from the Svarūpa (own form) of Brahman.

That being so it may be asked what is the Svarūpa of the Brahman as transcending the world. The author therefore says—

Merged in Him is Vimarsa (Antarlīna-vimarsa). Vimarsa is experiencing 'This' (Idam), and 'This' (Idam) is the universe (Prapañca). By Idam is meant the world created by Paramātmā. In the passage in the Taittirīya S'ruti which begins with 'From the Ātmā originated Ākāsa,' and ends with 'This the tip of the tail is completion (Pratiṣṭā),' the word 'this' (Idam) is the world as object of experience (Prapañca-parāmarsa). By the word 'Idam' is indicated the universe (Prapañca) as contrasted with Brahman (Brahma-pratiyogibhūta). So it has been said—'Dissolving (Pralayang kurvan)

VERSE 1 3

in the Aham (I) the Idam (This) which is its correlative.' Antarlīnavimarsa means that within Him is dissolved Vimarsa or Prapanca which is above spoken of. The significance of all this is that the Paramātmā Who is supreme Bliss and supreme Illumination and within Whom is the experience of perfect 'I-ness' (Paripūrnāhambhāvabhāvanā-garbhita) withdraws into Himself the manifold universe. Vimarsa may also mean the experience (Parāmarsa) that 'I am the uncreated cause of the Creation, Preservation and Dissolution of the universe.' So it has been said by Nāgānanda: 'Vimarsa' is the experience that "I am the uncreated one (Akṛtimo'ham)" in the form of the universe (Visvākāreṇa), in the manifestation of the universe Visvaprakāsena) and in the absorption of the universe (Visvasamhārena).'

Merged (Antarlīna). By merged is meant inward-facedness (Antarmukhatvam)<sup>5</sup>. Antarlīna-vimars'a thus refers to Him whose experience of full I-ness is inward-turned. The S'vachchhanda Tantra says: 'That inward-faced-ness (Antarmukhatva) which is the state of omniscience and the like ever is <sup>6</sup>, because it is detached from <sup>7</sup> any object' <sup>8</sup>.

He is mere Illumination (*Prakās a-mātra-tanuh*). This means that Parabrahman who is the Supreme Lord and transcends all, is nothing but Illumination (*Prakās aikas vabhāva*). Such is His nature 10.

The Kānva 11 says: 'The Devas worship that which is the deathless One (Amṛta) 12, which is verily Itself Life 11 and the Light of Lights.' The Katha says: 'There shines nor Sun, nor Moon, nor stars. There flashes no lightning. What need have we then to speak of Fire. All luminaries derive their light from It. By Its light all is illuminated.'

Agama also says: 'The innermost Light which is Light Itself is the imperishable (Anapāyinī) Parā Vāk'.

Illumination (Prakās'a). By illumination is meant the experience of I-ness (Aham-rūpa-vimars'a) indicated in the words 'wish,' 'know' do' and the like in the first person singular 18. Here it is said of Param Brahman as united with the five S'aktis of All-mightiness, All-knowingness, All-activity, All-completeness, All-pervadingness. It may be said that if the Sun and other bodies have the power of illumination,

then why should the Brahman alone be called Paramātmā? To meet this the latter is called the Great Lord (Mahesa). He is Great (Mahān) because neither space nor time limits Him; and He is Lord (Īsa) because He has the power to control all. The S'irah S'ruti 16 says: 'The Eater (Sambhakṣah) eats all He constantly creates, maintains and dissolves. Therefore He is called the Great Lord (Mahesa).' The Mahānārāyaṇa 17 also says: 'That Svara 18 which is uttered in the beginning and end of the Veda is that in which Prakṛti is merged (Prakṛti-līna=Prakṛtyātmaka) 19. He Who is beyond, is Mahesvara.'

Protect ye. He has this power. Mantra is so called, because it protects or saves by thinking (Manana) on it (Mananāt trāyate). Puṇyānanda says: 'May Parames'vara protect ye'. Protection is one of the powers of Paramātmā. May the Great Lord who is Illumination (Prakās'a) protect ye. The Ācāryā has also power to illuminate, Mantra also has the power of illumination. Therefore the unity of the Devatā, Guru, and Mantra is here shown.

### Notes

Kavalīkṛta-nis'eṣa-tattva-grāma-svarūpinī Tasyām parinatāyām tu na kas'cit Para işyate.

At the time of dissolution all the *Tattvas* are absorbed into Her and She remained in Her own form (*Svarūpa*). When She is fully developed there is no further need of Him for creation.

By the 'Tattvas' according to Punyānanda, Bhāskararāya and others is meant the thirty-six Tattvas. Lakshmīdhara interprets it to mean the five Tattvas. That is, the Universe is the creation of Para (Siva) and Parā (Sakti). Under His influence She works and when Her work is completed there is no further need of Him for that purpose.

\*Consciousness is either looking inwards (Antarmukha) or outwards (Bahirmukha). The first indicates the supreme experience, the second world-experience. Therefore the essence of becoming as universe is the conversion of one into the other. Consciousness is given "another" direction, strictly an outer direction, because the supreme experience is beyond all relations.

i.e. either the fifteen Nityas or all Mantras.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> United Kāmes'vara and Kāmes'varī.

<sup>\*</sup> Sakalabhuvana—the Universe with all its parts consisting of the thirty-six Tattvas.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This is a translation of the second line of IV-5 of Nityāşodasikā (part of Vāmakesivara). The verse runs thus—

<sup>&</sup>quot;that is, is not destroyed.

or, independent of.

<sup>\*</sup> that is, is transcendent.

<sup>\*</sup>lit., His body or substance is mere Illumination.

<sup>10</sup> lit., body.

<sup>&</sup>quot;One of the recensions of the Brhadaranyaka Upanişad.

<sup>12</sup> This word is derived from na (not) mrita (death).

<sup>18</sup> Ayuh.

<sup>14</sup> The supreme 'Word'. See A. Avalon's "Garland of Letters."

<sup>18 &#</sup>x27;I wish,' 'I know,' and so forth.

<sup>16</sup> The Atharva S'ira Upanișad.

<sup>17</sup> The Atharvana Upanisad of that name.

<sup>18</sup> Om.

<sup>19</sup> The two are one, as stated in Nityā-şodasikhā.

<sup>30</sup> Guru.

#### VERSE 2

SHE the Primordial S'akti who excels all and who in Her own true nature is eternal, limitless Bliss, is the seed (Bīja, that is, source or cause) of all the moving and motionless things which are to be, and is the Pure Mirror in which S'iva experiences Himself.

### COMMENTARY

He here says that the Source of all is also Our Supreme Lady. She the primordial Sakti who excels all (Sā jayati s'aktirādyā). By this is meant that Our Supreme Lady (Parā bhattārikā) Mahātripura-sundarī is above all.

She (Sā). By this is meant the Tripurā spoken of in all the Upanisads, in whom are the thirty-six Tattvas beginning with S'iva and ending with Ksiti; who is in the form of all the universes (Sarvaprapañcātmikā) and is also beyond them (Taduttīrņā). This is the meaning of the name Tripurā as given by the great Yogīs, Knowers of the true tradition (Satsambradāyavid). She who is above (Purā bhūtā) the three Lights (Tribhyas tejobhyah), that is, "Sun", "Moon" and "Fire" (explained later) is called Tripura. Her supremacy is proclaimed everywhere in many S'rutis and Smrtis. It is She who is denoted by 'She whose true nature In eternal, limitless Bliss, (Nija-sukhamaya-nitya-nirupamākārā). Nija means natural (Svābhāvika). By Sukhamaya (Bliss) is meant in whom there is no sorrow. Nitya is being at all times (Trikāla, i.e. past, present, future). Nirupama is 'incomparable', as there is nothing with which She can be compared. Such is Her nature ( $\bar{A}k\bar{a}ra$ , that is,  $Svar\bar{u}pa$ ). She is the unlimited, uncreated Brahma-bliss (Atmananda). S'ruti says that the Brahman who is transcendent Bliss is in all and above all.

VERSE 2

The Chāndogya (7-2-3 says: 'That which is the Immense (Bhūmā) that is Bliss (Sukha). There is no Bliss in the little. The Immense is Bliss itself. Every endeavour should be made to know the Immense.' Having so said it proceeds. 'There where one sees nothing else, hears nothing clse, knows nothing else, that is the Immense (Bhūmā).' It thus describes the Brahman who is Perfect Bliss (Aparicchinnānanda).

The  $Brhad\bar{a}ranyaka$  says, that 'other beings enjoy ( $Upaj\bar{v}vanti$ ) only a fragment ( $M\bar{a}tr\bar{a}$ ) 'of this Bliss.' It thus says that all other beings are but drops (Viprut) in the ocean Brahma-bliss.

The seed of all... which are to be (Bhāvicarā-carabījam). Bhāvī is that which is about to and will come. She is the Cause of all moving and motionless things which will be and which are.

The Katha S'ruti says (5-2-12): 'The one Controller (Vasi) of all who is the Inner Self (Antarātmā) of all created beings (Sarvabhūta) transforms His unity (Ekam rūpam) into many.'

Agama also says: 'When She the Supreme Power (Paramā S'akti) who is in the form of the universe (Visvarūpinī) sees her own impulse towards becoming (Sphurattā), then the Cakra comes into being. As the great tree exists as potency in the seed of the Bata tree, so does this moving and motionless world exist in the seed in the heart (Hrdayabījastham) (of the Lord)'.

It may be said that as it is not possible for S'iva to create without S'akti nor for Parā S'akti without S'iva, how can She be said to be 'the seed.' To meet this it is said that She is the pure mirror in which Siva experiences Himself (S'ivarūpa-vimars'a-nirmalādars'ah.) The Svarūpa or nature of S'iva is 'I' or Aham (S'ivasya svarūpam aham ityevam ākāram). The experience (Vimars'a) again of That (Tasya vimars'ah) is the experience of 'I-ness' (Aham ityevam rūpam jñānam). This pure mirror makes manifest this knowledge (Tasya prakās'ane nirmalādars'ah).

The sense may be thus illustrated. A handsome king looking at his reflection in a mirror which is before him knows 'I am he who is thus reflected.' So Paramesvara looking at His own S'akti (Svātmas'akti) who is within himself (Svādhīnabhūtā) knows his own nature (Svasvarūpam) as 'I am all' (Paripūrno'ham). If there be nothing before the mirror then there is nothing to be reflected.

Similarly if the *Parās'akti* were not united with *Parasiva*, She could not produce the universe (*Prapañca*) which is within Herself. Therefore the world cannot be created by S'iva alone nor by S'akti alone. It is by both of them that all the *Tattvas* are produced.

Agama says: 'Without S'iva there is no Devī. Without Devī there is no S'iva. As between moon and moonbeam there is no difference, so there is no difference between S'iva and S'akti.'

### NOTES

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Some read Bīja (seed) for Rūpa (Form).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pasyet, that is, creatively produces, and, in the form produced, experiences.

The first Cakra in the S'rīyantra, as to which see Yoginīhṛdaya, Ch. I, vv. 9, 10.

<sup>4</sup> S'akti.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ficus indica.

### VERSE 3

THE Supreme S'akti is resplendent. She is both the seed (Bija) and sprout  $(Angkura)^1$  as the manifested union of S'iva and S'akti. She is very subtile. Her form is manifested through the union of the first letter of the Alphabet (A) and the Vimars'a letter (Ha).

#### COMMENTARY

Now some say that the experience  $(Vimarsa)^2$  'I am all' (Paripūrņo'ham) is the Brahman. Then how can it be said (it is argued) that the experiencer (Vimarsaka, that is, He who is conscious of being the supreme 'I') is the Brahman. The verse is written to meet this difficulty.

Supreme. Here by Supreme (Parā) is meant Tripurasundarī as She is before creation (Prakṛta). She is so called because S'ruti speaks of Her as 'Consciousness, Bliss, Will, Knowledge, Action (Chidānandecchājñānakṛyārūpā).'

She is both the seed and sprout (Sphuta-siva-sakti-samāgama-bījāngkura-rūpinī). She is the manifested (Sphuta=Vyakta) union of S'iva and S'akti and is therefore both the seed and the sprout. For it has been said: 'From the seed the sprout and from the sprout the seed.' She produces in their order all the Tattvas beginning with S'iva-tattva and ending with Kṣiti-tattva.

Siva. Here by the word 'S'iva' is meant Jñāna-s'akti because S'iva-tattva is inherent (Adhiṣthāna) in Jñāna-S'akti; and by the word 'S'akti' is meant Kṛyā-S'akti, for S'aktitattva is inherent in Kṛyā-S'akti. It must also be noted that She who is Cidānandasvarūþā effects the creation of the universe by Jñāna and Kṛyā.

Subtile. She is also further spoken of as very subtile (Anuttara- $r\bar{u}b\bar{a}$ , that is, of very subtile form). S'ruti says, 'Verily more subtile

than the subtile is eternal Beingness (Sattva), Thou verily art That.'  $\bar{A}gama$  also says, 'the Devī is smaller than the smallest ( $An\bar{u}$ ) and greater than the greatest.'

Her form is manifested . . . letter (Ha) (Anuttara-vimars'a-lipilaksya-vigrahā). By Anuttara-libi is meant the letter before which there is no other, and that is the letter A. By Vimars'a-libi is meant the last letter which is 'Ha. By the union of A and Ha (Aham=I) Her Self (Vigraha=Svarūba) becomes known (Laksya=Visible). The sense of these words is that the Para-sakti is 'I-ness' (Ahamātmikā) within whom (i.e. between the letters A and Ha) are all the letters of the alphabet (Antar-garbhita-samasta-varna-kadambaka.) Her form is the fifty letters beginning with  $A \cdot k\bar{a}ra$  and ending with Ha-kāra (Akārādi-hakārānta-þañcāsad-aksara-rūþinī). She is the Mother (Janayitrī) of all the universe consisting of Varna, Pada, Mantra and of Kalā, Tattva, Bhuvana. She is the supreme object of veneration (Parā bhattārikā, the innermost self of all things (Samastabhūtāntarātmā). Everywhere in the Vedānta She appears spoken of as 'I' (Ahamahamityevākāreņa). This is what has been said in this verse. So it has been said in the Kānva-sruti: "This Brahman verily in the beginning was. It knew Itself (Tadātmānam eva veda), 'I Brahman am'." 'A is Brahman, from That came Aham (i.e., I).' The worship of Atma is the meditation 'I am all' (Pūrnāham-bhāvabhāvanā), and should be kept very secret. S'ruti enjoins that it should be learnt only from the mouth of the Guru.

#### Notes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> As seed She is cause, and as sprout, effect or universe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paripūrņo'ham iti vimars'am eva Brahma. Reference is made to the experience as ■ state contrasted with that of which it is a state.

UPON the mass of the rays of the Sun Parasiva being reflected in the pure *Vimars'a*-mirror, the Mahābindu appears on the *Citta*-wall illumined by the reflected rays.

#### COMMENTARY

The author being desirous of describing the Kāmakalā in the form of all the letters, commences in this and the following three verses to speak of Her letter-hood (Akṣara-svarūpa=Brahma-svarūpa.)

Mass of the rays of the Sun Parasiva (Parasivaravikarnikare). Parasiva is the adored Lord Paramasiva who is mere Prakāsa Prakāsaika-svabhāvah.) The mass of His rays (Karāh=Kiranāh) is the pure (Visuddha=Nirmala) Vimarsa-mirror (Vimarsa-darpaṇa). Vimarsa is the S'akti or movement (Visphuraṇa-s'akti) which is limitless (Anavadhikākārā). So it is said in Pratyabhijñā: 'She is Sphurattā. (Sā sphurattā).' She is here compared to a mirror because of Her thereby manifesting Herself (Sva-svarūpa-prakāsatvāt).

Reflected. By 'Reflection' (Pratiphalana) is meant seeing one's own self (Svasvarūpāvalokana). When the self is seen by reflection in this way, then 'Mahabindu appears on the Citta-wall' (Cittamaya=Jñānaika-svarūpa) which is beautifully illumined. The Citta is compared to a 'wall' (Kudya) because on it appears (the reflection of the) Mahābindu. In ordinary experience we see that if a mirror is kept facing the sun, the rays after being reflected therefrom appear on any wall nearby as a luminous spot (Bindu) produced by the rays of the sun. In the same way when Paramesvara who is Prakāsa (Prakāsa-rūpa-paramesvara) comes into connection with Vimarsa which is like a mirror (Darpaṇāvat-svarūpa-vimarsa-sambandhe jāte), there shines forth the Mahābindu who is Paramesvara as Pūrṇo'ham—'I am all.'

S'ruti also says: 'Oh gentle one, this Being alone there was in the beginning, the one, non-dual Brahman alone.' That said: 'May I be many and be born.' Also 'She this Devatā said': 'This Brahman alone there was in the beginning, That knew Itself as 'I (Aham) am the Brahman'. 'He said (and thought), truly I shall create these worlds (Lokas).' Texts in S'rutī like these say that the Parabrahman who is looking towards (Abhimukha) His own S'akti (Svātmas'akti) is the Cause of the universe.

Agama also says: 'When She the Paramā S'akti' sees Her own Sphurattā, there comes into being the Cakra.'

In Pratyabhijnā also it is said: 'She the Sphurattā is the great Being-ness (Mahāsattā) beyond time and space (Des'a-kāla-vis'esinī)."
It is She who is spoken of as the essence of all (Sāratayā coktā) in the Heart of the Supreme Lord.

## Notes

That is, Her svarūpa as the substance of all the letters. Cf.

A-kārah sarva-varņāgryah Prakās'ah paramah Sivah, Ha-kāro'ntyah kalārūpo Vimars'ākhyah prakīrtitah.

- <sup>2</sup> Sphurana is a common term in these S'āstras. The word means impulse, vibration, throbbing, pulsation, quivering and then springing up, breaking forth, blossoming, starting into view, expanding and lastly flashing, glittering, sparkling manifestation, in short, both as impulse towards and as fact.
- \*Sva-svarūpa-prkās atvāt may also mean: Because She makes manifest the svarāpa of Brahman (Sva=Brahman=Ātman) in Her as in a Mirror.
  - That is, by the rays reflected back on it.
  - Chā., 6-2-1.
  - <sup>6</sup> Chā., 6-2-3.
  - <sup>1</sup> Chā., 6-3-2.
  - Aitareya, 1. 1.
  - He contemplates and assumes Power.
  - <sup>10</sup> Yoginihridaya, 1. 9.
  - She limits, that is, is beyond both.

Ahamkara, which excels all and is the massing together of Siva and Sakti and the fully manifested union of the letters A and Ha, and which holds within itself the whole universe, is Cit.<sup>1</sup>

#### COMMENTARY

In this verse he describes the notion of "I-ness" (Ahambhāva) which arises from the gaze of S'iva upon His own luminous S'akti. Ahamkāra is the Vimars'a which is 'I-ness' (Yo'yam aham-ahamity-eva vimars'ah). Ahamkāra is the cause (Kāra=Kārana) of the experience of 'I-ness' (Ahambhāva-vimars'a) which manifests (Vyanjaka) on the uprising (Udbhūta) of the experience which is self-recollection (Ātmasmarana). Ahamkāra such as this excels all. So it has been said, 'In the Aham experience (Ahambhāva Prakās'a) rests in Itself (Ātma-visrānti).'2

Cit (Chittamaya) is mere Jñāna (Jñānaika-svabhāva).

Manifested ( $Suvyakt\bar{a}h\bar{a}rna-samaras\bar{a}k\bar{a}ra$ ) owing to the form which is produced by the combination of the letters A and Ha, each giving rise or making manifest the other ( $Parasparodbh\bar{u}tar\bar{u}pau$ ).

Union  $(Samarasa = Eha-lol\bar{\imath}bh\bar{u}ta)$  or the union in the form of  $Aha\dot{m}k\bar{a}ra$  of these two letters in which each desires to be united in an equal degree with the other.

Massing together of Siva and Sakti (S'iva-sakti-mithunapinda). S'iva = Prakāsa, S'akti = Vimarsa. These are the two who make the divine Husband and Wife (Divyadampatīmaya). The union of these two, in which they desire to be united in equal degree, is S'iva-sakti-mithunapinda. Ahamkāra for reasons implied in what is aforementioned contains within it (Kavalīkṛta) the sphere (Mandala) of the universe (Bhuvana). By Bhuvana-mandala is meant all that is

composed of Thirty-six Tattvas. The meaning, by the rule of  $Praty\bar{a}$ - $h\bar{a}ra$ , is that from the union of  $Prak\bar{a}sa$  and Vimarsa which is  $Aha\dot{m}k\bar{a}ra$ , within which are the many letters of the alphabet, emanates the whole universe consisting of Word (S'abda) and its Meaning (Artha). So also says  $S'ruti^3$ : 'The letterless (Avarna) full of meaning ( $Nihit\bar{a}rtha$ ) by union with S'akti in various ways generates many letters (Varna)'. In another Upanisad occurs this text: 'Who art thou?' 'It is I ( $Aha\dot{m}$ ) (the reply): All this is surely I ( $Aha\dot{m}$ )'. Therefore the term ' $Aha\dot{m}$ ' or 'I' denotes all things ( $Sarvabhidh\bar{a}na\dot{m} = Sarvavacakam$ ).'

#### Notes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chittamaya. Or the verse may be translated—"Hamkāra is Cittamaya. The form (Aham) is the manifested union of the letters A and Ha or the coupled Siva and Sakti in massive union which even endures after the universe has been withdrawn into Itself."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prakās:asyātma-vis:rāntir ahambhāve hi kīrtitah.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Svet., 14-1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nṛsimha Uttara, 7.

## VERSES 6 & 7

THE two Bindus, white and red, are S'iva and S'akti, Who, in their secret mutual enjoyment, are now expanding and now contracting. They are the Cause of the creation of Word (Vāk) and Meaning (Artha), now entering and now separating from one another. Bindu which is Ahamkāra (Ahamkārātmā) is the Sun which is the union of these two (white and red Bindus). The Sun is Kāma, which is so called because of its desirableness; and Kalā is the two Bindus which are Moon and Fire.

## COMMENTARY

Having described in V. 4 in the passage 'The Mahābindu appears on the Citta-wall', the *Svarūpa* of the Bindu he now describes Kāmakalā.

The two Bindus white (Sita) and red (Sona) are Siva and Sakti playing in secret with one another, that is, in mutual enjoyment the one with the other (Vivikta-s'iva-s'akti = Anyonya-viharaṇapare S'iva-s'akti), now contracting or closing together 1), now opening out as the creation of the universe (Prasarah=Jagat-sṛiṣtirūpo vikāsah).

The Cause of the creation of Vak and Artha ( $V\bar{a}garthas rstihetuh$ ). By  $V\bar{a}cah^2$  is meant all the sounds Parā, Pasyanti and so forth; and by Artha is meant the thirty-six Tattvas beginning with S iva and ending with  $K_Siti$ . The creation of these is the creation of the world (Jagat) of six  $Adhv\bar{a}s$ .

It has been said, 'Oh Deves'i, In Thee who art Cit (Cidātmani) are the six Adhvās, namely Varņa, Kalā, Pada, Tattva, Mantra and Bhuvana.' These two Bindus which enter one another and separate (Paras-parānupraviṣtavispaṣtam) are the united white and

red Bindus (Sitasonabinduyugalam) which are known as Kāma-Kāmesvarī, the divine Husband and Wife. The great secret here is this. On the authority of S'ruti. 'He who is supreme (Para) is Mahesvara'. And the supreme Lord (Paramesvara) who is the first letter (A) which generates all sounds of the Vedas and so forth attains the state of Bindu (Bindu-bhāva) after having entered Vimarsa-S'akti who is His own body (Svāngabhūtā) and in whom (S'akti) all the universe (Prabañca) is dissolved. Thereafter the Vimars'a-S'akti also enters into the Prakās'amaya Bindu which is within Herself. On that the (Misra) Bindu becomes ready for action (Uchchūna). From that Bindu issues Nādātmikā S'akti 4 within whose womb are all the Tattvas, who is all energy (Tejomayī) and in seed form (Bīja-rūþā) and subtile like the tip of a hair and assumes the form of a S'rigātaka. In this way Prakāsa and Vimarsā which are the Svarūba of Nāda and Bindu assume body as 'I' (Aham). In the same way, of the pair, one, namely Vimars'a, is the Red Bindu, and the other, Prakās'a, the White Bindu, and the union of the two is the mixed (Misrarūpa) and all powerful (Sarvatejomaya), the Svarūþa of which is the Paramātmā (Paramātma-svarūþa).

S'ruti also says: 'Avarna (letterless) which is full of meanings (Nihitārtha) by union with S'akti in various ways generates many letters.'

He further elucidates these three Bindus by speaking of them as Ahamkārātmā and so on. The (mixed) Bindu which is (composed of) the Red and White Bindus (Binduh sita-rakta-svarūpah) is one with the combined first letter A and the last letter Ha (Sphārarūpaha-kāra) between which are all the other letters. The Kāra in Ahamkāra signifies that A and Ha are letters according to the Sūtra 'Varnāt kārah.' This Bindu is therefore the union of the two letters A-kāra and Ha-kāra, which signify the union of Prakāsa and Vimarsa (Etan-mithuna-samarasākārah). The union of these two divine Husband and Wife (Divyadampatirūpasya) is their mutual helpfulness (Samarasah=Ānukulyam) in entering into or co-operating with one another. This mutual action is in the very nature (Ākāra=Svarūpa) of the Bindu. The Sun is the Mixed Bindu (Misra-bindu), being the union in the manner stated of the White and Red Bindus (Sita-sona-bindu-samarasī-bhūtah).

In ordinary experience also (Loke'pi) the mixed character (Mis'ra-rūpatvam) of the Sun is spoken of, because it is said that He enters into and issues out of Fire and Moon. S'ruti says: 'So does Fire enter into the risen Sun. In the evening again the Sun enters into Fire.' 6

The word  $Am\bar{a}v\bar{a}sy\bar{a}^{7}$  is so called because the Sun and Moon are in conjunction  $(Am\bar{\imath}=\text{with}, Vasatah=\text{are})$ . Therefore the entrace of the Sun and the Moon into one another is well known. The Sun consequently is the mixed  $(Misr\bar{a})$  Bindu.

Kama. That He is the object of adoration ( $Up\bar{a}sya$ ) is shown by the word ' $K\bar{a}ma$ '.  $K\bar{a}ma$  is that which is desired ( $K\bar{a}myate$ ) by the great Yogīs, who know the Supreme Reality ( $Param\bar{a}rtha$ ) as being their very Self ( $Sv\bar{a}tmatvena$ ). The reason for their doing so is given when its desirableness ( $Kaman\bar{i}yatva$ ) is spoken of, since all beauty is desired.

The Chāndogya Upaniṣad (speaking of the Puruṣa in the Sun) says: 'Golden-bearded, golden-haired, all gold from the tip of the nails.' The  $\bar{l}s\bar{a}v\bar{a}sya$  also says: "He the Paramātmā, radiant, bodiless  $(Ak\bar{a}ya)$ , imperishable one, without subtle body, without material body, pure (S'uddha), beyond Dharma and Adharma, pervades all."

The same *Upaniṣad* says: 'That most beneficent form of Thine, that do I see by Thy grace. That *Puruṣa* (in the *Āditya-mandala* whose body is the *Vyāhṛtis*) He I am.'

By describing Kāmes vara as beneficent the author praises his greatness (Mahimā).

Kala. Kalā is Vimars'a-s'akti.

Bindus which are Fire and Moon Dahanendu-vigrahau bind $\bar{u}$ ). The meaning of this is that Vimars'a-S'akti is in the nature of Fire and Moon  $(Agn\bar{\imath}$ -Soma- $r\bar{u}pin\bar{\imath}$ ).

Mahātripurasundarī who is in both these and inseparate from Kāmes vara is the collectivity of the Bindus and is Kāmakalā. In all Agamas it is proclaimed that She is the object of adoration. So it has been said: 'When white S'iva is in red S'akti, Parā being pierced by S'ambhu, then such red S'ambhu is in S'akti as Paratattva. When red S'iva is in white S'akti, then is the state of Para-S'ambhu and such red S'iva in white S'akti indicates Saccidānanda.' And

again it is said, 'Oh Parasivā, I make obeisance to Thy supreme Kalā, whereof the upper Bindu is Thy Face, two other Bindus are Thy two breasts, and Nāda-bindu (that is, Hārdakalā) is the place of Rasanā (Nāda-bindurasanāgunāspadam).'

'The Bindu which is above  $E ext{-}k\bar{a}ra^{11}$  is the Sun and Her Face, and below are placed Fire and Moon, Her two breasts, and the  $Kal\bar{a}$  which is half of  $Hak\bar{a}ra$  is her Yoni.'

The  $Nity\bar{a}$  sodas  $ik\bar{a}^{12}$  says: 'Having made the Bindu the Face and below it the two breasts and below it again half of that which follows Sa, 18 meditate upon it 14 as downward turned.'

All this is very secret.

The gist of all this is that the excellent Yogīs, the great Māhesvaras, constantly worship the mother Mahā-tripurasundarī who is Kāmakalā, the collectivity of the three Bindus in the radiant, imperishable and all-pervading Brahman (Bindutraya-samaşti-rūpa-divyākṣararūpinī), whose very self is the Bliss which is Prakāsa (Prakāsānandasārā), and who is in the nature of complete I-ness (Purṇāhamtārūpinī), within whom is the seed (Vīrya) of the endless mass of letters (Anantākṣararāsri) and great Mantras (Mahāmantras).

The Vijñānabhattāraka also says: "By passing through the different Mandalas (of the S'rīcakra) where the gross letters (Sthūlavarņa) are rising up to Arddhendu, Bindu, Nādānta 15 and to the S'ūnya in the Bindurūpa-cakra, one becomes S'iva." 16

- <sup>1</sup> Samkuchan=Mukulī bhavan, i.e. closing like a flower.
- <sup>3</sup> Plural of Vāk.
- <sup>3</sup> See Woodroffe's "Garland of Letters", Chapter on the Ṣadadhvās.
- \*Nādātmikā Sakti, i.e., Shakti as Nāda. Cf. Woodroffe's "Garland of Letters."
  - A triangular pyramidal figure.
- <sup>6</sup> In day time the Sun absorbs the light of fire and in the evening with the disappearance of the Sun other lights appear.
  - <sup>7</sup> Tithi of the new moon.
  - \* Asnāviram: veinless.
  - See next note.
  - 10 The place of the Waist-chain; the Yoni being there.

- <sup>11</sup> The Bija formed by the union of  $A \cdot k\bar{a}ra$  which is  $Prak\bar{a}sa$  and  $I \cdot kara$  which is  $Icch\bar{a}sakti$ .
  - 12 1-20.
  - i.e., Ha.
  - 14 i.e., the triangle.
  - 15 For these terms see Woodroffe's "Garland of Letters."
- 18 The gross letters in Vaikhart form are in the outer Mandalas and passing through the subtler forms of Sabda, the Sabdabrahman and then Sunya is attained.

Now this is the *Vidyā* of Kāmakalā which deals with the sequence of the Cakras of the Devī. He by whom this is known becomes liberated and Mahātripurasundarī Herself.

#### COMMENTARY

Having thus explained the nature of Bindu (Bindusvarūpam) he says that the fruit of this knowledge and worship is Brahmabhāva.

Now (Iti). That is, after what has been described in the previous paragraphs.

Vidya of Kamakala. Kāmakalā is Mahātripurasundarī. By Her Vidyā is meant Jñāna regarding Her; and to complete the sense, it is said that this knowledge consists in knowing the sequence or the order of arrangement of the Cakras in Her S'rīcakra.

Sequence or Order (Krama). By this is meant the order in which the Cakras, Mantras and Devatās are placed, beginning from Sarvānandamaya till all is fully manifest.

He by whom (Yena). The suggestion is that the man on whom the grace of S'akti has fallen (S'aktipāta: descent of S'akti) is drawn into enquiry concerning the Brahman and meditates and becomes liberated after attainment of knowledge.

Known (Vidita). Mastered through sitting at the feet of the Guru and so forth.

Becomes liberated (Mukto bhavati). He, the great Yogī, enjoys (Viharate) and is yet able to free himself of all desire, after having conquered the whole world through his consciousness (Bhāvanā) 'I am always the full and whole I' (Paripūrņāhambhāva).

So it has been said in *Pratyabhijñā*: 'He who is fully instructed in the greatness (*Aisvarya*) of the Lord by *Vidyās* is massive Consciousness (*Cidghana*) and is verily liberated'.

VERSE 8 21

The Bṛhadāraṇyaka<sup>2</sup> says: 'Men think that by Brahmavidyā we shall be all in all<sup>3</sup>. Now, what is that which when it is known, we become all-knowing?'

In the end he becomes Mahātripurasundarī Herself, that is, our Supreme Lady (Parābhattārikā).

S'ruti says: 'They enter the Supreme Light of Tripurā (Trai-puram dhāma)'; also 'the knower of the Brahman is the Brahman'. The Chāndogya says': 'He alone who sees thus, who meditates thus, who knows thus, he verily is drawn to the Ātmā, has love-play with the Ātmā, and is united with Ātmā which is Bliss Itself (Ātmarati, Ātmakrīda, Ātmamithuna, Ātmānanda)'.

In the Svacchanda Tantra also occur Texts like the following— 'When (the Sādhaka) is united in the same abode with his Devatā ', then for him there is no more birth or death. He attains the state of true Devotion and becomes the Lord of the Universe (Cakra)'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cidghana is the Brahman. The sense of the text is that man becomes Brahman Itself. Cf. 'He who knows the Brahman is Brahman'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1-4-9.

<sup>\*</sup> The text begins, "Seekers after Brahman say."

Ante'bi, that is, after death.

<sup>\* 7-25-2.</sup> 

that is, here Tripurā.

FROM the Red Bindu about to create arose sound (Ravah) which is the Nāda-brahman sprout. From that (Sound) came Ether, Air, Fire, Water, Earth and the Letters of the alphabet.

#### COMMENTARY

Here the Yogī Punyānanda after having realised within himself (Ātmatvena anubhūya) the Primordial Sundarī<sup>2</sup> whose name is Kāmakalā, now speaks of the origin of the world foom the Bindu before Creation (*Prakṛta-bindu*) which is the Highest Reality (*Para-mārtha*) as also of Her spreading forth (*Vilāsa*) as Devatā, Mantra and Chakra.

From the Red Bindu about to create (Sphuritādarunād bindoh). Sphurita=Ucchūna, that is, 'swelling', 'pregnant', which has been previously described.

Sound which is the Nadabrahman sprout (Nādabrahmānkuro-ravah). Nāda is the sound (Varṇa) which is the cause of the origin of all sounds. This is the Brahman which is Nādabrahman. This is the Producer (Angkura=Utpādaka). So it has been said: 'One Avaraṇa' which is Nāda (Nādātmaka) is divided into all letters. As it nevet disappears it is called Anāhata'. This is S'ruti.'

Vyoma, Bindu, Nada. This is the order. Sound (Rava) which is the sprouting Nādabrahman becomes manifest in the form Pasyantī and so forth. It is proved that the mass of sound is the S'aktis Parā, Pasyantī and so forth. This sound (S'abda) is the origin of the five Bhūtas, Ether, Āir, Fire, Water, Earth, and the letters beginning with A and ending with Kṣa. From Nāda-bindu issues the entire world. S'ruti also says 10: 'From Akṣara 11 originates this universe.'

## Notes

- <sup>1</sup> That is, the creative movement which as sensed by the ear is experienced as physical sound.
- <sup>2</sup> Sundarī=a beautiful woman. Here it is the Devī. All Devīs are beautiful, the Devī Tripurasundarī being the most beautiful of all. See a Dhyāna of Her in Chapter I, vv. 138-152, Nityāṣodasikārṇava.
  - The state of immediate readiness to produce.
  - <sup>4</sup> And, therefore, of everything else, for all things have a common origin.
- $^{5}$   $A \cdot k \bar{a} r a$  is the first of all letters and is  $Prak \bar{a} s r a$  and Paramasiva. But this is  $lak s a n \bar{a} r t h a$ , that is, after the universe is produced the first letter A indicates the Brahman. But the  $Brahmasvar \bar{u} p a$  is  $A \cdot var n a$  in the negative sense, that is, letterless and soundless  $(nihs \cdot abda)$ .  $A \cdot var n a$  here is undifferentiated Power which manifests as the particular letters and other particulars of the universe.
- <sup>6</sup>Lit., 'always is', that is, during the Kalpa. All creative activity is withdrawn at *Pralaya* when Power is one with the Power-holder (Saktīmān).
- <sup>7</sup> Ahata=struck, and anahata s'abda is that sound which is not caused by the striking of two things together, that is, by contact of matter. It is Eternal Power.
- <sup>8</sup> Ether originates from the self-dividing or 'bursting' Bindu, on which self-division there was  $N\bar{a}da$ . That is,  $N\bar{a}da$  is the productive action which manifests as the produced Vyoma and the rest.  $Cf.\ A\dot{m}b\bar{a}$ -stotra, v. 3.
  - <sup>9</sup> Later, in Verse 20.
  - 10 Mundaka, 1-7.
  - "that is, Brahman. The word means both 'letter' and 'imperishable'.

THE White Bindu also is the origin of Ether, Air, Fire, Water and Earth. The Universe from the most minute to the Brahma-spheroid consists of these five Vikrtis.

## COMMENTARY

Having spoken of to the all-pervadingness (Sarvātmatva) and all-creativeness (Sarvasṛṣtitva) of the Red Bindu he now speaks of the sameness of the White Bindu and Red Bindu, because of the inseparateness of the former from the latter.

White (Visada), All-illuminating (Sarvaprakāsa). It is from and into this Bindu, which has been previously described, that the appearance and disappearance of the Endless Brahmā-spheroids composed of the five Bhūtas, Ether and the rest take place.

So S'ruti says 1: 'In which all the Beings (Bhāvas) disappear and having disappeared become manifest again and then again and again disappear like bubbles.'

In this way it is established that from Brahman, which is the White and Red Bindus, which are *Prakāsa* and *Vimarsa*, all this (universe) originated.

Agama also says: 'I bow to the Mahāpītha' of Samvit' which is S'iva and S'akti (S'ivas'akti-padās'raya)' wherefrom emanate countless world-rays made manifest (Vilasita) or flashed forth by Creative Will (Icchā-s'akti).

#### Notes

<sup>1</sup> Chulika Up., 8.

A word which here conveys the sense of a place of great sanctity.

That is, Parajñāna.

Lit., the refuge which is the feet or place of S'iva and S'akti.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> From the Effulgent Consciousness imaged as Mass of Light which is all Wisdom and Power, rays shoot forth which are the worlds, as, it is said elsewhere, sparks from the great central fire.

As the two Bindus are indistinguishable and inseparable, so also are  $Vidy\bar{a}$  the indicator (Vedaka), and Devat $\bar{a}$ , the indicated (Vedya).

# COMMENTARY

Having spoken of the inseparateness (Abheda) of the two Bindus he now says that similarly there is oneness of the Mantra and the Devatā.

Two Bindus (Bindudvitaya)—'The two Bindus previously mentioned which are in the nature of  $Prak\bar{a}sa$  and Vimarsa ( $Prak\bar{a}sa$ - $vimars\bar{a}tmakam$ ). As these two are inseparate, the wise say that S'iva and S'akti are one Tattva'. The two are blended, the one with the other ( $Paraspar\bar{a}lista$ ). In the same way there is not the slightest distinction between  $Vidy\bar{a}$  which is the indicator ( $Vedaka = V\bar{a}caka$ ) and the  $Pevat\bar{a}$  which is the indicated ( $Vedya = V\bar{a}cya$ ).

Vidya is the Mantra of fifteen letters (Panchadashāksharī) and Devata is Mahātripurasundarī.

So it has been said in *Tantrasadbhāva*: 'All Mantras consist of letters (*Varnātmaka*). They again, O beloved, are at base S'akti. S'akti again is Mātṛkā and She again is S'ivātmikā. She the Mātṛkā who in the world appears possessed of the energy and brilliance of the Supreme (*Paratejah-samanvitā*) pervades all this universe beginning from Brahmā and ending with *Bhuvana*.'

WORD (Vak) and its meaning (Artha) are always united, They are S'iva and S'akti which are three-fold as Creation. Maintenance and Dissolution, and as the three Bijas.

#### COMMENTARY

He here wishes to say that the world arises out of the inseparate  $N\bar{a}da$ -bindu couple, and therefore says that that Couple of its own wish differentiated themselves.

Word and its meaning (Vāk and Artha). Vāk is in the form of Varṇa, Pada, Mantra (Varṇapadamantrarūpā), Artha is Kalā, Tattva and Bhuvana¹ (Kalātattvabhuvanātmā). Such is the form of S'iva-S'akti, because, as S'ruti says, out of S'abda (Vāk) and Artha which are Prakāsa and Vimarsa (Prakāsa-vimarsātmaka), the whole world consisting of six Adhvās (S'adadhvātmaka) originated. They are therefore always united (Nityayutau=Nirantara-samsaktau) and not casually or accidentally so, like i jar and picture which may be put together. If the union were merely accidental, then the ordered universe would not exist. These two go through the three-fold changes of Creation, Maintenance and Dissolution (Sṛṣti-sthitilaya-bhedau tridhā-vibhaktau).

Creation, Maintenance and Dissolution. By Creation (Srsii) is meant the appearance of all the Tattvas beginning with Siva and ending with Ksiti. Sthiti is the Maintenance thereof, and Dissolution (Laya) is their reunion with, or return to, that which at base they are  $(Sv\bar{a}tmas\bar{a}ks\bar{a}tk\bar{a}ra)$ . These three (functions) are from, in and into the  $\bar{A}tm\bar{a}$ . So it has been said by the honoured Abhinavagupta<sup>2</sup>; 'Creation, Maintenance and Dissolution are (all) within the  $\bar{A}tm\bar{a}$   $(Sv\bar{a}tmag\bar{a}h)$  in their own nature  $(Svar\bar{u}patvena)$ '. These two  $(V\bar{a}k)$  and Artha0 are mutually (Paraspara) united Siva1 and Siva2 and Siva3 and Siva4 and Siva3 and Siva4 and Siva4 and Siva5 and Siva6 and Siva8 and Siva

(S'ivas'akti-mayau) and forms of Prakās'a and Vimars'a (Prakās'a-vimars'a-svarūpau), the activity of these two being of one and the same thing (Ubhayor eka-kṛttvāt), just as in the case of fire and the function or S'akti of burning (Vahnidāhakatvavat) there is no difference (Tattvāntara).

As an honoured teacher also says: 'The identity  $(T\bar{a}d\bar{a}tmya)$  of these two is everlasting (Nityam) like that of Fire (Vahni) and S'akti or power which burns  $(D\bar{a}hika)$ ,'

Agama also says: 'As We two are the Self of the World (Jagadātmatvāt) We two are one with it. By reason of Our identity with one another We are at all times the life of the world (Jagat-prāṇa)'.

Threefold ( $Tridh\bar{a}$ -vibhaktau). The united  $Prak\bar{a}s'a$  and Vimars'a are divided in three ways ( $Vibhaktau = Prithagbh\bar{u}tau$ ). These three ways or forms are the three  $B\bar{\imath}jas$ . The three  $B\bar{\imath}jas$  are  $V\bar{a}gbhava$ ,  $K\bar{a}mar\bar{a}ja$  and  $S'akti\ B\bar{\imath}ja$ . The meaning of this is that Mahātripurasundarī who is Brahman as  $K\bar{a}makal\bar{a}$  composed of the three Bindus collectively ( $Bindutrayasamaṣt\bar{\imath}bh\bar{\imath}t\bar{a}$ ), is the object of adoration of all.

The Vāmakesvara says: 'Tripurā is known by the three Tattvas (Tattvatrayavinirdiṣtā) and is the threefold S'akti of the three letters (Varṇa-s'akti-trayātmikā) Vāgīs'varī which is Jñāna sakti is in Vāgbhavabīja and is Mokṣa-rūpiṇī or Liberation itself, that is, grantor of Liberation. Kāmakalā is in Kāmarāja (Bija) which is Kriyā S'akti (Kriyātmikā) and Kāmarūpā (as Kāma or Will, that is, grantor of desires). Icchā which is the Parā S'akti is in S'akti Bīja and is S'iva-rūpiṇi. Such is Devī Mahātripurasundarī who is the three Akṣaras (Bījas), who loosens the bondage to this world, and is known by the tradition handed down by the line of Gurus to their disciples (Pāramparyeṇa vijñātā)'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These six constitute the six Adhvās (see "Garland of Letters"), of which the first three are in  $V\bar{a}k$  and the remaining three in Artha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ācārya of the Kāshmira School.

Nityās odas ikā, IV, 16-19.

The Varnas or letters here are the three Bijas.

Siva-rupini=Dharmaprada, giver of Dharma.

# **VERSES 13 & 14**

Knower, Knowing, Known are the three Bindus and forms of the  $B\bar{\imath}ja$ . The three Lights, the three Pithas and the three S'aktis are that by which they (the Bindus) are known. In these again in their order are the three Lingas as also the three  $M\bar{a}trk\bar{a}s$ . She who is this threefold body is the Vidya (Devi), who is the fourth  $P\bar{\imath}tha$  (Tur $\bar{\imath}yap\bar{\imath}tha$ ), and the root of all differentiation ( $\bar{A}dibhedin\bar{\imath}$ ).

#### COMMENTARY

He here commences to make the *Vidyā* (*Mantra*) of fifteen letters by describing certain details immanent (*Antargata*) in the three divisions (*Khanda*), *Vāgbhava* and others.

Knower (Mātā) is the Lord (Īsvara) who knows.

Knowing (Mānam) is the Vidyā whereby He knows (Avagatisādhana-bhūta vidyā).

Known or Object of knowledge (Meya) is Mahātripurasundarī who is to be known (Jñāyamana).

Forms of the Bija are these three, namely Knower, Knowing and Known divided into three separate Bindus (Bindutrayabhinna-bīja-rūbāni).

The three Bindus are those already described, namely Red, White and Mixed. The Bija is divided into these three Bindus. The Bija is the Nirvāṇa Bijā which is the collectivity of all the three Bindus (Sarvasamaṣti-bhūta-nirvāṇākhyam). By "form" (Rūpa) is meant that they manifest the Bīja (Tadrūpāṇi=Tatprakāsakāni). The sense of the above is that She who is the Supreme transcendent Light (Paramijyotih) which is Consciousness (Cit), Bliss (Ānanda), and the massive Ātmā (ghanātmā) with the experience of Ahambhāva or "I-ness" (Sarvātītā-cidānandaghanātmānubhava-rūpāham-bhāva-sālinī) enjoys Herself in the form of experience in which there is

Knower (Mātṛ), Knowing (Māna) and Known (Meya) (Māṭr-māna-meyabhāvam anubhūya viharati).

The Kāṇva¹ says: 'This Ātmā there was alone in the beginning as Puruṣa. He saw and saw nothing outside Himself. "He I Am" (So'haṁ asmi): Thus first did he say. Thereupon arose 'Ahaṁ'. Therefore even now a person on being accosted first says, 'It is I' (Ahaṁ ayaṁ) and then given his individual name.'

The meaning of the passage is: The  $\bar{A}tm\bar{a}$  is the supreme Lord. 'Idam' is the visible Universe. 'In the beginning' means first. 'He was', that is, with the Universe within himself. Therefore, that Paramātmā having seen as Himself (Atmatvena), the Universe, with Himself (Svātmasātkṛta-prapañcam) did not see any other; that is, He saw nothing beyond Himself, because He had withdrawn all things into Himself. At that time He showed Himself to Himself as 'I am the universal form' (Svasādhāranarūpa), that is, 'I am the experience which is continuous (Akhanda), Massive (Ghana), Being (Sat), Consciousness (Cit), and Bliss (Ananda) (Akhandasaccidanandaghanātmānubhavo'ham')'. In the beginning, that is, before creation He enjoyed himself, that is, he showed (Prādars'ayat) Himself to Himself. Thereupon arose 'Aham' (I) Aham-nāmābhavat). Because thus Brahman shows His own self (Svarūpa) to Himself as 'I' (Aham), this is itself the name of Brahman. Therefore even in this world if a person be accosted he answers first 'It is I' (Aham) and after thus giving his Brahmasvarūba<sup>8</sup>, he next gives his other <sup>4</sup> name. These distinctions of Knower and the like are seen to derive from the Brahman as we can perceive by examining ourselves.

The Catuhsatī says, that the Supreme Energy (Paramtejah), which is transcendent (Atītam=which is beyond the Bindu) is Svasamvit (=Svetarviṣayakam jīnam=knowledge, the object of which is nothing other than Self). Its characteristic is manifestation (Udayātmakam=(Udayaikasvarūpam ṣadbhāva-vikārarahitam). By Its mere wish (i.e. by mere Īkṣaṇa without being dependent upon or having recourse to any other being or thing), it made the world-picture (Visva-mayollekhah=jagadātmakam chitram). It is all prevading (Visva-rūpaka=Sarvtmaka) Consciousness (Caitanya) pleasing Itself in its own blissfulness s. Such is Ātmā (Ātmano rūpam). Its light is contracted (Samkucatprabham) in Its evolution

as Knower (Mātṛ), Knowing (Māna), Known (Meya) and true Knowledge (Pramā).

Three Lights (Dhāmatraya). These are the three Mandalas of Moon, Sun, Fire.

Three Bijas (Bījatraya). These are Vāgbhuva and others.

Three Pithas (Pithatraya). These are Kāmagiri and others 7.

Three Saktis (S'aktitraya). These are Icchā and others 8.

They (Bindus) are known (Bhāvita) under these three aspects (Bheda). These are forms of the Mahābindu (Mahābindumaya). Therefore in these Three Lights and others there are in their order (Krameṇa=Ānupūrvyā) the three Lingas, viz., Svayambhu and the others, the threefold Mātṛkā classified as A, Ka, Tha and the rest 10. Tripurā who is in the form of and is the collectivity of all things (Tat-samaṣtirūpā) is the Parāsakti who appeared, and hence it is said 'She who is the threefold body' Ittham tritaya-purī yā). Her body is threefold in manner hereinbefore described. She is therefore the highest or Fourth Pīta (Turīyapīthā) as the basis (Bhū) wherefrom appears and into which disappears the whole universe which is threefold (Trividhātmaka-sarvaprapancāvirbhāva-tirobhāva-bhūh). So the Catuh-satī 11 says: '(I bow to) Mātṛkā who is Pītha-rūpinī'.

She who in this way is the *Turīyapīthā* and is the root of all differentiates Herself (*Ādibhedinī*). She within whom is the endless mass of Tattvas produced by Her own will (*Svecchayā udbhāvitānantatattva·kadambinī*) is in Herself (*Svātmany eva*) continuous impartite (*Akhaṇda*) Samvit.

An honoured sage (Abhiyukta) has said: 'Because the Devī created the three forms (Trimūrti), because She is before all (Purobhava), because She is in the form of the three (Trayīmayī) 12, because even after dissolution of the three worlds She recreates them again, the Mother's (Ambikā) name is appropriately Tripurā.'

In the Catuh-s'atī 18 She is spoken of as the Devī Tripurā who is Knowledge as Supreme experience itself (Svasamvit).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Knower, Knowing and Known are the three Bindus which are forms of the Nirvāna Bīja or Mahābindu the collectivity of all three. The three

Bindus again are the three lights, three Pithas, three Saktis, three Lingas and three  $M\bar{a}t_{I}k\bar{a}s$ . That is, these are their various aspects.

- <sup>2</sup> Bṛhadāraṇyaka, 1-4-1.
- <sup>3</sup> That in which he is one with Brahman.
- 'Individual.
- i.e., Nityāşodasikā, VI-49-51.
- i.e., its blissfulness is not the result of anything outside Itself.
- Pūrņas aila and Jālandhara. These reflect and are Vrtti of chit.
- That is, Jāāna and Kriyā Saktis.
- <sup>9</sup> Namely  $B\bar{a}na$ , Itara and Para.
- 10 The Trikona of that name. See "Serpent Power" by A. Avalon.
- " Nityāsodasikā, Ch. I-vi.
- i.e., the vedas consisting of Karma,  $Up\bar{a}san\bar{a}$  and  $J\bar{n}\bar{a}na$   $K\bar{a}\eta das$ , not, as usually stated, Rk, Yajus,  $S\bar{a}man$ .
  - 18 Ch. V- 41.

# VERSES 15, 16 & 17

SOUND, Touch, Form, Taste, Smell these are the subtle  $Bh\bar{u}tas$ . (Of these) each is the producer  $(Vy\bar{a}paka)$  of that which follows  $(Vy\bar{a}pya)$ , and thus taking them all in their order there are fifteen properties (Gunas).

The Nityā (Tripurā) who is (the Mantra) of fifteen letters is known as She appears in the Bhūtas (Bhautikā'bhimatā). She is surrounded by the fifteen Nityās¹ who are distinguished by the different properties (Guṇas) of sound and so forth (S'abdādi-guṇa-prabheda bhinnāh).

The (fifteen) Nityas represent the (fifteen) lunar days (Tithyakarah). The lunar days again are the union (Samarasa) of Siva and Sakti. They consist of days and nights. They are the letters in the Mantra and have the double nature of Prakasa and Vimarsa.

## COMMENTARY

He has spoken of the creation of the five Bhūtas in the passage: 'From that came Ether, Air, Fire, Water and Earth.' He here commences to speak of the nature (Svarūpa) of each of the Devatās who are one with (each of) the letters of the great Mantra by a description of the Guṇas of the first created five Bhūtas.

Sound (S'abda) is the Guṇa of  $\overline{A}k\overline{a}s'a$ , Touch (Spars'a) of  $V\overline{a}yu$ , Form  $(R\overline{u}pa)$  of Tejas, Taste (Rasa) of Apas, Smell (Gandha) of  $Prthv\overline{v}$ . These Guṇas from  $\overline{A}k\overline{a}s'a$  to  $Prthv\overline{v}$  increase by one and thus fifteen Guṇas are obtained. As there are fifteen different Guṇas the  $S'r\overline{v}vidy\overline{a}$  is of fifteen letters. In other words, She who is the own form  $(Svar\overline{u}pa)$  of the Mantra appears as such. Therefore the fifteen letters are Her form  $(R\overline{u}pa)$ .

She is known as She appears in the Bhutas (Bhautikā'bhimatā). She is on this account worshipped as in or in relation to Her bhautika aspects (Bhūta-sambandhitvena iṣtā). As the Guṇas which emanate from Her are fifteen in number, so the letters of the Vidyā are fifteen. The Nityā whose form is that (Mantra), who is the Svarūpa of that (Mantra), is unmoving, changeless and supreme (Kūtasthā); just as the ocean is that in which appear and disappear the waves, bubbles and froth, so She is That in which all the Tattvas appear and disappear. So the Bṛhadāraṇyaka says: 'This great Being (Bhūta=Brahman) is endless and without limit and is massive knowledge. It evolves from Itself these Bhūtas as Devas, men, and so forth, and, withdraws them also, that is, withdraws these forms of Itself.'

In the Mundaka-Upanisad also it is said: 'That in which all forms of experience (Bhāva) disappear.'

He next speaks of the sixteenth  $Nity\bar{a}$  who is  $K\bar{u}tasth\bar{a}$  as being of fifteen limbs (Avayava), as in the fifteen lunar days (Tithi) which are the fifteen  $Devat\bar{a}s$ , and as in the form of the Mantra of the fifteen letters.

The fifteen Nityas represent the (fifteen) lunar days (Nityās-tithyākārāh). The Nityās are in the form of the lunar days. These are the Nityās beginning with Kāmesvari and ending with Citrā. They are in the form of the lunar days (Tithyākārāh), that is, they are Devatās who are the Tithis (Tithyabhimāninyah). The Tithis also begin with Pratipat and end with Pūrnimā.

The lunar days again are the union of Siva and Sakti (Tithayasca S'iva-S'akti-samarasākārāh), or in other words, they are the united form of Prakāsa and Vimarsa. They are therefore of the form of day and night. Prakāsa and Vimarsa are day and night. So it is said in Cidvilāsa: 'She the Night makes all the worlds sleep. He the Day is verily the waker-up of all.'

These Tithis again are the letters in the Vidyā (Srīvarṇāh) being in manner aforesaid fifteen in number. They have further the double forms, that is, they are likewise Prakāsa and Vimarsah) (Prakāsa-vimarsa-rūpāh). This Vidyā of fifteen letters has been enunciated in S'aunaka-S'ākhā of the Atharva-veda by the Mantra, which runs 'Kāmo yonih kamalā' and so forth. Some say that this Vidyā is also shown in the fifth Mandala of the Rgveda in Catvāraim bibhrati kṣemayantah' and so forth.

The sense of all this is that this Parāsakti who is both *Prakāsa* (S'iva) and *Vimarsa* (S'akti) and appear as the five Bhūtas (*Prakāsa-Vimarsa-mayī* and *Pañca-bhūtātmikā*), becomes by a progressive increase of Guṇas the *Mantra* of fifteen letters, the fifteen Tithis, and is manifest as the fifteen *Devatās* (*Devatāsvarūpiņī*).

So  $\overline{A}gama$  says: 'There is some, only one Supreme Mahesvara whose name is  $Prak\bar{a}sa$  and the name of whose S'akti is Vimarsa, She is called  $Nity\bar{a}$  by the wise. She the Devī whose name is Vimarsa becomes fivefold as Ether  $(\overline{A}k\bar{a}sa)$ , Air (Anila), the Seven-flamed  $(Sapt\bar{a}rcih)$  Fire, Water (Salila) and Earth  $(Avan\bar{\imath})$ . By the increase of Guṇas, one by one, She reaches the number of the Tithis (fifteen). The Devī who is Vimarsa  $(Vimarsa-r\bar{u}pin\bar{\imath})$  is known as the sixteenth  $(Sodas\bar{\imath})$ . The Paramesvarī who is Mahātripurasundarī undergoes these sixteen forms, the last of which is  $Citr\bar{a}$ . She spreads Herself alt over (the Cakra). The subject is only here hinted at. It should be known from One's own Agama. He who worships these Devīs one after the other day by day, from Pratipat to  $P\bar{u}rnim\bar{a}$  attains, oh beloved, good fortune (Saubhagya).'

## Notes

Devis, who are to be distinguished from the supreme Nityā Tripurā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> That is  $\bar{A}k\bar{a}s'a$  has one Guna, namely Sabda;  $V\bar{a}yu$  has two viz., Sabda and Spars'a; and so on.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mantra.

<sup>42-4-12.</sup> 

THE Vidya which is composed of the three Bindus<sup>1</sup>, the vowels and consonants collectively and separately, is both immanent in and transcends the Thirty-six Tattvas and is by Herself alone.<sup>2</sup>

#### COMMENTARY

Here the author wishing to strengthen what has previously been said says that the *Devatā* is immanent in and transcends the Universe, so also does the *Vidyā*.

The vowels (Svara) are the letters beginning with A and the consonants ( $Vya\tilde{n}jana$ ) are the letters beginning with Ka.

The three Bindus (Bindutraya) are the three Bindus which make Anusvāra and Visarga. These taken either singly or in a group make Her body (Vibhāvitākārā=udbhāvitasvarūpā).

She is thus in the Thirty-six Tattvas (Ṣattriṁs'at-tattvātmā) that is, Her body is made up of the Tattvas beginning with S'iva and ending with Kṣiti, and She also transcends them (Tattvātītā ca), for She is the place and origin of all the Tattvas (Tattvasamudāyasthānā). She is therefore alone (Kevalā), because there is nothing besides Herself (Sva-vyatiriktasya abhāvāt).

Such is the Vidyā of fifteen letters (Pañcadas'ākṣarī).

The divisions of its parts are as follows: The honoured Punyānanda, a strong adherent of  $H\bar{a}dividy\bar{a}^3$ , speaks of this  $Vidy\bar{a}$  as a whole, that is, as immanent in the Tattvas ( $Tattv\bar{a}tmakatva$ ) and transcending them ( $Tadutt\bar{i}rnatva$ ) of this  $Vidy\bar{a}$ .

In the first part  $V\bar{a}gbhava$  contains five vowels and seven consonants, that is, twelve letters. In the second  $K\bar{a}mar\bar{a}ja$  there are six vowels and eight consonants in all fourteen letters. In the third part known as S'akti there are four vowels and six consonants. The

total of all these make 36 letters which are the limbs. This Vidyā as an entire whole surpasses all (the thirty-six) Tattvas (Sarvatattvātikrāntā). This is everywhere well established and known (Prasiddhā).

S'ruti says that  $K\bar{a}di$  also possesses the double quality (Ubhayatmakatva) that is, as immanent and transcendent and as collective and individual ( $Vyasti-samastir\bar{u}patvam$ ). The difference between the two is that in the first part of  $H\bar{a}di$  there are five vowels and seven consonants, whereas in the first part of  $K\bar{a}di$  there are seven vowels and five consonants. So that in both  $Vidy\bar{a}s$  the total in the first section is equally twelve each. Both  $Vidy\bar{a}s$  therefore possess the double character. The method relating to the worship of both the  $Vidy\bar{a}s$  should be learnt from the mouth of the Guru.

<sup>1</sup> i.e., Bindu and Visarga.

<sup>\*</sup>  $Keval\bar{a} = Ek\bar{a} = Advit\bar{\imath}y\bar{a}$ : that is one without another.

There are three matas or forms of worship, viz., Kādi (Kālikula), Hādi (Srīkula), and Kahādi. See A. Avalon's Introduction to the Kādimata portion of Tantra-rāja, Vol. 8, Tāntrika Texts.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The grand total is thus 15 vowels and 21 consonants=36 letters

VEDYA is also like this—She is the subtle Devi Tripurasundari. The Great Yogis have ever taught the inseparateness of the Vidya and the Vedya.

#### COMMENTARY

He here speaks of the twofold aspect (*Ubhayātmakatva*) of Devatā and of the oneness of Mantra and Devatā.

Vedya (=she who as the subject of knowledge is sought to be known), She whose Svarūpa is Cit and Ānanda, She is "Like this" (Tādṛgātmā—like the Mantra She is immanent in the Tattvas (Tattvātmikā) and in the universe (Visvātmikā) and is beyond and transcends both (Taduttīrṇā).

Subtle  $(S\bar{u}k\bar{s}m\bar{a})$ . By this is meant She who cannot be subdivided, who cannot be defined ( $Paricchettum \ as'aky\bar{a}$ ).

She  $(S\bar{a})$  is used to indicate the fact that She is recognised  $(Prasiddh\bar{a})$  in all Vedāntas.

Tripurasundari—She is so called because She is Tripurā and Sundarī (beautiful). She is Tripurā because She produces all things which are in a threefold state (*Tridhāvasthita-samasta-vastupūraṇāt*), and She is Sundarī because She is the adored of Yogīs (*Sarvayogī-bhirupāsyatvena*) and also because of Her charmfulness (*Spṛha-nīyatvāt*). The word Tripurā has previously been defined. The *Svarūpa* of the Devī is clear Illumination (*Svacchaprakāsarūpā*). She is the Parā-vāk whose play is creation and the like of the universe (*Visvasya jananādi-krīdārūpā*).

The Great Yogis . . . Vidya and Vedya (Vidyā-Vedyātmakayor atyantābhedam āmananty āryāh). All Yogīs beginning with Parames vara (Āryāh=Parames vara-pramukhāh sarvayoginah) establish or uphold (Pratipādayanti) the eternal (Atyanta=Sārvakālika) in-

separateness (Abheda=aikya=one-ness) of Vidyā, that is, the Mantra of fifteen letters, and Vedyā, that is, Tripurasundarī. So it has been said in Catuhsatī¹: "Whatever S'akti is spoken of as being in any particular category (Padārtha), that S'akti is the Devī Sarvesvarī (the S'akti of S'iva), and He who is with Her is the Great Lord (Mahesvara). She the Vidyā who is Bhūtaguṇātmikā² spreads Herself out by the fifteen letters of which Her mantra is composed and which is divided into groups of five (which are of Vāgbhava), six (which are of Kāmarāja), and four (which are of S'akti) letters³. According to the number of vowels and consonants (of which her Mantra consists) She is of thirty-seven aspects (Saptatrims'at-prabhedinī). By these thirty-seven aspects or variations She appears as Thirty-six Tattvas. The Vidyā Itself should be thought of as the State of S'iva Himself which excels all Tattvas⁴.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nityāsodasikā, Ch. VII, VV. 31-34.

That is, She is Bhūtas and Gunas, or rather these are in Her.

<sup>\*</sup> A kşara = imperishable entities.

<sup>\*</sup> Tattvātītasvabhāvā. Sva=S'iva; Svabhāva is the State or Bhāva of S'iva and as such it excels all Tattvas. The Devī is that.

SHE whose inner nature is beyond mind is the Mahes' as Para. It is She again who is known in three different aspects when manifest as the three Mātrkās, Pas'yant and others and evolves Herself into the Cakra.

#### COMMENTARY

Having previously spoken of the oneness of the Vidyā and Devatā the author wishing to speak of the identity with one another of Cakra and Devatā now proceeds to speak of the mode in which the Chakra originated (Cakrotpattiprakāra). "She whose inner nature is beyond mind" (Yā Sāntaroharūpā; antara=antah-karana or mind; ūhah (=Vitarkah=Itthamiti-paricchedarahitah) is that which cannot be described as this or that). The sense is that She is beyond mind and speech (Avānmānasagocaratvāt) and therefore cannot be expressed in the words of the Vedāntas¹. The Mahesī is the Cause of all (Sarvakāraṇabhūtā) as the ground (Bhūmi) wherefrom all the Thirtysix Tattvas from S'iva to Pṛthivī proceed and that is why She is called Parā the highest or who excels all (Sarvotkṛṣtā).

S'ruti says:

"[He has no body nor has He any organ of sense. There is no one seen who is equal to or greater than Him.] His S'akti is Parā who is heard of (in the Vedas) as of many aspects and immanent in Him (Svābhāvikī) as Kriyās'akti united with Jñāna and Bala."

Also elsewhere 3: "That from which words along with Manas being unable to reach return (baffled)."

Āgama also says: "Parā Vāk (Supreme Word) which is within (i.e. unmanifest) is verily Light-in-Itself (Svarūpajyotireva) and perishes not (Anapāyinī). When Her own form is seen (Yasyām dṛṣta-svarūpāyām) all duty ceases"

This same (Saiva) Parā S'akti so described (Evambhūtalakṣaṇā) is again known in three different aspects. That is what is said in the passage when manifest &c. &c. Pashyanti and others (Spaṣtā pasyantyāditrimātrikātmā). By "Manifest" (Spaṣtā) Her first appearance as something objective is meant. By the expression "and others" Madhyamā and Vaikharī are intended. It is She Who as Vaikharī which is power of expression (Abhilāpasvarūpini), is the S'akti which is in the form of the mass of fifteen letters (Pañcadasākṣararasimayī) and in all the many different words used in the Vedas and Tantras and in ordinary life. So it has been said in Subhagodayavāsanā: "Parā as Pasyantī is the creeper born in the earth as Madhyamā She is the fragrance from the flower-bunch and as Vaikharī She is the letter of the alphabet (Akṣamālā). Thus does She excel all." In this wise, as Trimātrikā, She becomes the Cakra that is, becomes one with the Cakra of three parts.

#### NOTES

<sup>1</sup> That is, She is beyond the scope of the highest form of human learning and can be realised by  $S\bar{a}dhan\bar{a}$  alone by the man who deserves to be called  $Vidv\bar{a}n$ .

Cf.: Nistattvā kāryagamyā'sya s'aktir māyā'gnis'aktivat Nahi s'aktim kvacit kas'cit budhyate kāryatah purā. (Vidyāranyamuni)

Also:

Na s'ilpūdijnānayukte vidvacchabdah prayujyate Mokṣaikahetuvidyā yā sā vidyā nātra saṃs'ayah.

(Brahmāndapurāna)

- <sup>2</sup> Svetās vatara VI. 8. The portion within brackets has not been quoted in the commentary. "Is seen" (Drs vate) is explained by Nārāvaṇa to mean "realised by argument" (Yuktyā upalabhyate). "Bala" here says Bhāskara (under Nityāşoda, VI. 9) implies Icchā (Balas abdas vaicchāparatvam).
  - <sup>8</sup> Taittirīya (2, 4, 1, 2. 9. 1); Brahma 3.
  - \* That is, the Brahman light.
- <sup>5</sup> Adhikāro nivartate i.e. the question of competency does not apply to such a man. He becomes free from all observances.
- The Mantra of fifteen letters is given in *Tripurāmahopaniṣad*. 8. being published in this series.
  - Bhūjanma=Earth-born i.e. born in the Mūlādhāra.
- There are nine Mandalas in the S'rī-Cakra divided into three parts of three sections each. The three parts may also be Sṛṣti, Sthiti, Laya corresponding with Pashyantī, Madhyamā, Vaikharī.

THE wise know no difference between the *Mahes* and the *Cakra*. *Para* Herself is the subtle form of both these (*Devata* and *Cakra*). There is no difference between the two in the gross form also.

#### COMMENTARY

In this verse he emphasises what has been previously said in the statement that the wise see no difference or distinction whatsoever between the Cakra, consisting of the nine sections (Āvaraṇa) beginning with Trailokyamohana and ending with Bindu wherein Sundarī abides, and Sundarī Herself Who is the presiding (Adhiṣthātrī) Great Lady (Mahesī) therein. This is so because the S'rīcakra is the form (Rūpa) of the S'rī-Sundarī.

S'ruti 1 says: 'Alone She was at first. She became nine-fold'.

The Vāmakesvara<sup>2</sup> demonstrates this non-difference in the passage beginning: '[The five S'aktis produce and the four Fires withdraw]. From the union of the five S'aktis and the four Fires there arises the Cakra. [When the Supreme S'akti sees Her own becoming (Sphurattā) then there arises the Cakra],' and ending with 'The Cakra is the form (Rūpa) of the Kāmakalā in that it is the going forth (Prasāra) of the Supreme Reality (Paramārtha).'

He speaks of the oneness of these two (the Cakra and the  $Devat\bar{a}$ ) in their subtle form ( $S\bar{u}k\bar{s}ma-r\bar{u}pa$ ) by which is meant that which cannot be defined. The  $S'r\bar{v}cakra$  in its subtle form is the Bindu. Its indefinableness is clearly shown in the passage: 'In the Supreme  $\bar{A}k\bar{a}s'a$  which is the Bindu ( $Baindave\ param\bar{a}k\bar{a}s'e$ ) and so on.' The indefinableness of the  $Devat\bar{a}$  has also been shown in the verse beginning: 'The  $Vidy\bar{a}$  (object of knowledge) is also like this ( $T\bar{a}drg\bar{a}tm\bar{a}$ )'. In the same way there is no difference between the

two in their gross form. The grossness of the Cakra is in its expansions beginning with the Trikona (triangle) and ending with the Caturasra (square), and the grossness of the Devatā is in Her gradual unfolding from Tripurāmbikā to Tripurāsakti. The Cakra and the Devatā, who are as above described, cannot be separated. He gives a reason for it when he says that Parā, whereby is meant Adisakti, is the subtle form of both these.

The Catuhs at i says : 'The Mother of the origin of the three Lokas is both gross and subtle'. There is thus no difference between these two (Cakra and Devatā) for the wise.

S'ruti<sup>5</sup> also says: 'All this verily is the Brahman'. Also<sup>6</sup>: 'All men vanquish him who thinks that all things are outside the Brahman'.

The author himself says (V. 36): 'When She this Mahes' Para unfolds as the Cakra'.

Thus it is established that the Cakra is the form  $(R\bar{u}pa)$  of the  $Devat\bar{u}$ .

- <sup>1</sup> Tripurā-mahopaniṣad, 3. The meaning of the Text is—She was One as in Binducakra and became ninefold in the nine triangles of which the Srīcakra consists.
- \* Nityā-şodas'ikā, VI-8-24. The portion within the brackets has not been quoted by the Commentator, but added by the Translator to make it more intelligible to English readers. By "own" is meant "inherent".
- The nine Cakras of which the Srīcakra is composed are presided over by the Devī under nine different names, indicative of Her nine different aspects. These names are—(1) Tripurā, (2) Tripuresvarī, (3) Tripurasundarī, (4) Tripuravāsinī, (5) Tripurāsrī, (6) Tripuramālinī, (7) Tripurāsīddhi, (8) Tripurāmbikā, (9) Mahātripurasundarī. The first of these is in the Bhūpura and the last is in the Bindu. The Āvaraṇa·Saktis of each of these are classed as (1) Prakatā, (2) Guptā, (3) Guptatarā, (4) Sampradāyā, (5) Kulakaulā, (6) Nigarbhā, (7) Rahasyā, (8) Atirahasyā and (9) Parāpararahasyā, respectively.

<sup>\*</sup> Nityāşodas:ikā, IV-4.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Chāndogya, 3-14-1.

Brhadāranyaka, 2-4-6.

## VERSES 22, 23 & 24

THE Centre of Cakra is Parā (Parāmaya). This is Bindutattva. When It becomes ready to evolve (Ucchūna) It transforms and manifests as a triangle. This (triangle) is the source of the three (S'aktis, namely) Pasyantī and others and is also the three Bījas. Vāmā, Jyeṣthā, Raudrī, Ambikā and Parās'akti are one portion (of the S'rīcakra), Icchā, Jñāna, Kriyā and S'āntā are the other portion. (These make nine). The two letters (A and Ha) taken separately and collectively make with the foregoing nine the eleven-fold Pasyantī.

#### COMMENTARY

He here desires to speak of the S'rīcakra composed of nine triangles (Navayonyātmaka) which is the manifestation (Vikāsarūpa) of the S'aktis Parā, Pasyantī and the rest. He first speaks of the Bindu called Sarvānandamaya which is Parāsakti (Parāsaktimaya).

Cakra. By this is meant the Cakra of nine triangles (Navayonyātmaka) and by Centre of the Cakra, Bindutattva. Bindusvarūpa has been already explained. The word This (Idam) signifies that It is in Itself (Svasākṣātkṛtam) Parā or Parās'aktisvarūpa. When this Bindutattva manifests then there is the Triangle. He therefore says When it becomes ready to evolve. (Ucchūnam tac ca yadā). The meaning is that when under the influence of the Adṛṣṭa of creatures the Baindava Tattva is about to evolve It transforms Itself into a triangle which is of the shape of S'ṛṇgāta (Trikoṇarūpeṇa parinatam spaṣṭam) and the product of the union of A (Anuttarānanda) and I (Icchā). So it has been said: When Citi which is Anuttarānanda is united with Icchā S'akti there is a triangle which has the beauty of the joy of Creation (Visargāmodasundaram), Its light being dimmed as Mātṛ, Māna, Meya and Pramā. Its form is that of a S'ṛṇgāta or Triangle'.

This triangle is the source of the three Pasyanti and others (Pasyantyāditritaya-nidānam) that is, the three S'aktis Pasyantī,

Madhyamā and Vaikharī there originate. It is the S'aktis Icchā, Jñāna and Kriyā which change into the three S'aktis Pasyantī, Madhyamā and Vaikarī. So it has been said in Vāmakes vara Tantra (Nityāşoda, vi. 38-40) .:

"She is then Icchāsakti manifesting as Pasyantī (Pasyantīvapuṣā sthitā). Similarly as Jñānasakti She is Jyeṣthā and Madhyamā, Vāk in the form of a straight line (Rjurekhāmayī) and protector of the universe. This same S'akti (Parā) as Kriyā (S'akti) is Raudrī and Vaikharī Vāk in the form of the body of the universe (Visvavigrahā) and as that of a luminous triangle (S'ṛngātavapurujjvalā). At the time of Dissolution and Her return journey (Pratyāvṛttikrameṇa) She re-assumes the state of Bindu (Baindavaṁ rūpaṁ)."

The Triangle is the Svarūpa of the three Bījas Vāgbhava, Kāmarāja and S'akti which are the three sections (Khanda) of the whole.

S'ruti also speaks of:

"The three Puras\* (Bindus) which move the Universe (Visvacarṣaṇī) along three paths wherein are placed the letters A, Ka, Tha\* wherein again abides the impenetrable transcendent greatness of the Devatās." These and other similar texts in S'ruti speak of the celestial S'ṛṅgāta-pītha wherein abide the Mātṛkā (Mantra) of three sections which is the source wherefrom arise all Mantras. The Vāmakesvara-Tantra (Nityā-ṣoda, VI, 48) also says:

"All these 10 are denoted by (Vācyarūpāni) the complete Mantra of three Bījas (Bījatritaya-yukta) both singly and collectively 11. The Triangle containing three Bījas, the three S'aktis, the thee Lingas is the imperishable Kāmakalā."

He next says that the Bindutattva which becomes the S'rīcakra of nine Triangles (four of which are) upward and (five, downward turned is also the adorable Parā (Parā-bhattārikāmayam). He mentions Vāmā, Jyeṣthā, Raudrī and Ambikā by name and by the particle cha (also) he implies Parā S'akti and says that these are the five S'aktis indicated by the five reversed triangles which are the first portion (Anuttarāmsabhūtāh = Anuttaramsāh), of the S'ricakra; whilst the S'aktis Icchā, Jñānā, Kriyā, S'āntā are the other portion or the four triangles with their apex upward. (Uttarāvayavāh = Ūrddhvamukhatrikonacatustayarūpāh).

The meaning of this is that Vāmā, Jyesthā, Raudrī, Ambikā, Parā S'akti, as also Icchā, Jñāna, Kriyā, S'āntā are unfolding stages of Parā (Parāvilasanarūpāh). These nine S'aktis are the nine triangles in the S'ricakra. This has been fully dealt with in the Vāmakes'vara Tantra (Nityāshodashikā, Ch. vi) in the passage which begins "When the Paramā Kalā wishes to see the Sphuraņa" and ending "Vaikharī the body of the Universe".

The two letters taken separately and collectively (Vyastāvyastatadarṇadvayam). By Vyasta is meant individual (Vyaṣtirūpam) and Avyasta is collective (Samaṣtirūpam). That is the two letter (A and Ha) which are the first and the last of the alphabet hold as in a vice between them all the letters of the Alphabet which are the mother of all Mantras within which two letters again is the Experience (Bhāva) of complete 'I-ness' (Pūrnā'ham) which is the union of Prakāṣa and Vimarṣa or Bindutattva the eternal Kāmakalā. All this is well established in the Upaniṣads.

Here Parabrahman as complete 'I-ness' is to be known as united with His consort and as the doer of all actions; so the Bṛhadā-raṇyaka (1. 4. 1) says:

"This Ātmā there verily was in the beginning" 18 and thereby establishes that the Parabrahmasvarūpa is complete and transcendent 'I-ness' (Pūrṇa-parāhamtāmaya) and union of celestial Wife and Husband. The Text proceeds in the passage quoted below to show that It shines forth as the creator of all Tattvas:

"He verily did not enjoy. For one (who is alone) does not enjoy. He desired a second. He verily was like woman and man in close embrace. He made this Self of His into two. Thereafter arose Husband and Wife" 14 and so on.

So also in another place in the same Upanişad (1-4-17) occurs the following Text:

"This  $\bar{A}$ tm $\bar{a}$  verily was alone in the beginning. He desired 'May there be wife  $(J\bar{a}y\bar{a})$  of mine'. May I be born as many. May I have possessions (Vitta). May I do acts. This verily is His desire  $(K\bar{a}ma)$ " and so on.

Texts like these show the Brahman as united with His consort. The two letters (A and Ha) already described will, if taken together and carefully considered, be seen to have eleven aspects.

The S'aktis Parā to S'āntā are ten if considered individually and are collectively one. Therefore Bindutattva is elevenfold (Ekādasātmaka) and is the cause of Pasyantī S'akti. S'ruti (Chāndogya 3-14-1) says:

"All this verily is Brahman, from which all comes, in which all lives into which all returns. Therefore adore It with mind free from either attachment or avarice."

In this way the inseparateness of Cause and Effect is established.

## Notes

- <sup>1</sup> Anuttarāms'a-bhūta=lit. First part. These are the five inverted triangles or Yonis of the S'rīcakra, or S'rīyantra.
- $^{3}$  Uttarāvayavāh. These are the triangles with their apex upwards in the same.
  - \* Ekūdas ātma pas yantī.
- That is, A+I=E. The tip of  $Ek\bar{a}ra$  is formed like a triangle. The  $Subhagodayav\bar{a}san\bar{a}$  cited in the Madras Ed., p. 6 says that the three Saktis Icchā and others indicate the creation etc. of creatures (Pasu).
- The two lines preceding are not given in the Commentary. vv. 36-40 describe the evolution of Paramā Kalā or Parā S'akti:
- "When Paramā Kalā wishes to see the Sphuraņa (desire to create), of Paramas'iva then She assumes the form of Ambikā and is called  $Par\bar{a}\ V\bar{a}k$ . When She is about to manifest (Sphutīkartum) the universe then in its seed state, She is Vāmā and is so called because She throws out (or vomits;  $Visvasya\ vaman\bar{a}t$ ). She then assumes the form of a goad (which is of crooked form)".
  - Namely, Aim, Klīm, Sauh.
  - ¹ Tripurāmahopaniṣad.
  - i.e. Tripurā.
- That is, the letters of the alphabet is in the A-ka tha triangle. This is formed by three Bindus between each of which there are 16 letters forming the sides of the triangle. At the corners of the triangle are the remaining three letters Ha, La, and Ksha.
- That is Lingas mentioned in the preceding verses namely the four Itara, Bāṇa, Svayambhu and Parama.
- <sup>11</sup> Kula-kaulamayāni. Kula=Mātṛ, Māna, Meya, that is Svayaṁbhu Bāṇa and Itara Lingas. Kaula is the collectivity of these three or Paramalinga.
  - See the passage quoted ante, p. 38.
  - 18 See Verse 13 ante commentary.
- <sup>14</sup> Sa vai naiva reme, yasmād ekāki na ramate, sa dvitīyam aicchat. Sa haitāvānāsa yathā strīpumāmsau samparishvaktau. Sa imam evātmānam dvedhāpātayat. Tatah patish ca patnī ca abhavatām,

In this way the united Kāma and Kalā are the (three) letters whose own form (Svarūpa) is the three Bindus. It is She who is the Mother manifest as the three Gunas (Triguṇasvarūpiṇā) and who assumed the form of the triangle.

#### COMMENTARY

He next wishes to speak of the mode of creation of the Cakra wherein are the Cakras of eight triangles, ten triangles and so on, and before doing so explains the origin of the triangular Cakra which precedes them all.

In this way (Evam). That is in manner already described.

The united Kama and Kala (Kāmakalātmā). By Kāma is meant Paramasiva who is pure Illumination (Prakāsaikasvabhāvah) and is the first letter which is A¹, and Kalā signifies Vimarsa the last of letters (Ha). This dual character (Ubhayātmakatva) indicates the possession of experience of complete 'I-ness' which is its true nature (Svābhāvikaparipūrņāhambhāvasālitvam). This has been fully explained in verse 7. The Kāmakalātmā who as previously described is "the (three) letters whose own form (Svarupa) is the three Bindus" (Tribindutattvasvarūpavarṇamyī). The three Bindus are the Red, White and Mixed Bindus previously spoken of. Bindutattva is the Bindus previously described. The three letters, by which is meant the Vāgbhava and other Bījas, are forms of the three Bindus. In the Rahasyāmnāya (S'iva addressing the Devī) says:

"Know this, that the beautiful S'rngāta which is Thy very self (Svātma-s'rngāta) is made up of three Bindus mixed, white and red. It is ancient (Purāna) and is the Pranava itself. It can be known by the three lines (which compose it). It is pure knowledge (Samvinmātra) and is of the nature of S'iva. The red is self sustained

(Nirādhāra). The other (white) is its beloved and their union is the mixed Bindu. In the Union is the pure state which is Nirvana". It is she  $(S\bar{a} \ iyam = \text{she (is) this})$ . By  $S\bar{a}$  (She), the author draws the attention of his reader to Her who is the supreme reality as the experience of the massive Bliss which is Cit (Cidananda-ghanarasabaramartha) and who is the essence of all the tradition (Sakalamnāvasārabhūtā)<sup>2</sup> and by Ivam (This), he as it were points Her out as the One who is being experienced (Anubhūyamānā) as the Atma who witnesseth (Atmasāksitvena) by great Yogīs who are immersed in the feeling of their identity with the Universe (Visvāhambhāvanās ālibhih) and is Manifest as the three Gunas (Trigunasvarūpinī). She is Icchā, Iñānā, Kriyā which appear (in the Pasu) as the three Gunas Sattva, Rajas and Tamas. It is through these Gunas as instruments that She effects Creation and the like. She is therefore the Mother (Mātā) the one Creatrix of all the World. She is also the Para S'akti who transcends all the Tattvas (Sarvatattvātītā) for S'ruti (Aita. 1-1.) says:

"This Ātmā alone, verily, was in the beginning".

Assumed the form of the triangle (Trikoṇarūpam yātā) that is she changed into the form of a triangle as a result of the union of the supreme Bliss symbolised by the letter A with Icchā, Creative Will, symbolised by the letter I. This is the Cakra of triangular form which is most secret and called Sarvasiddhi-pradāyaka or that which accomplishes all.

The wise know no difference between the Mahes' and the Cakra. Parā Herself is the subtle form of both these (Devatā and Cakra). There is no difference between the two in the gross form also.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anuttarāksarātmā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> That is, it is She to whom all the  $\bar{A}mn\bar{a}yas$  point.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> The first triangle which contains the Bindu which is the first transformation of Bindu.

# **VERSES 26 & 27**

SHE who is next (to Parā) is Pas'yantī the Creative Self (Sṛṣṭyātmā) out of which originated the individual mothers (Vyaṣṭi-māṭṛ) Vāmā and others. By reason of this She became ninefold form (Navātmā). She the mother Madhyamā is as shown by her two names of two kinds (Dvividhā), namely, subtle (Sūkṣmā) and gross of form (Sthūlākṛti). As subtle She is ever existent and the nine sounds (Navanāda-mayī) as gross She is the nine groups (of letters) and bears the name of Bhūtalipi.

# COMMENTARY

He next speaks of Pasyantī who is a manifestation of Parā as of ninefold aspect (Navātmaka) in the form of the Cakra of nine triangles (Nava-yoni-cakrātmanā).

"She who is next" (Tadanyā). That is Pasyantī who is the manifestation of Parā (Parāvikās'abhūtā) is the Creative Self out of which originated the individual mothers Vama and others (Vāmādivyaṣti-mātri-sṛṣṭyātmā) or in other words She is the nine S'aktis beginning with Vāmā and ending with S'āntā (Vāmādi-sāntānta-sakti-navakamayī). It is on this account that the mother (Mātā=Jananī) is of ninefold aspect (Navātmā), that is, she becomes the Cakra of nine triangles which is the Cause of the appearance of the group of S'aktis beginning with Vāmā and ending with S'āntā.

Vāmā is so called because she as producer of the universe (Visvajanayatrī) throws out the Universe of five elements (Prapañca) which is within the S'ṛṅgāta (S'ṛṅgātāntah-sthitaprapañca-vamanāt). Jyeṣthā is all-beneficent; Raudrī destroys or dispels all ailments and Ambikā grants all things desired. So it has been said:

"Vāmā (is so called) because of (Her) throwing out the Universe, Iyeşthā (is so called) because she is beneficent (S'iva-mayī) Raudrī

destroys all disease and burns up<sup>2</sup> (the fruit of) all actions (Dogdhrī cākhila-karmanām)".

Of Ambikā the Pratyabhijāā says that "She the impulse to becoming (Sphurattā) is pure Being (Mahāsattā)". She is therefore Parā vāk who excels all (Sarvātis'āyinī) and sees Her own impulse to manifestation which is Her own and full Self. (Paripūrna-svarūpa-svātmasphuranāvalokanacaturā).

The Vāmakesvara (Nityā-sodasikā vi. 36) also says:

"When the Paramā kalā sees the impulse to becoming (Sphurana) of the Ātmā then she assumes the form of Ambikā and is called Parā vāk."

The S'aktis Icchā, Jñānā and Kriyā take the forms Pasyantī, Madhyamā and Vaikharī (Pas'yantī-Madhyamā-Vaikharī-rūpāh). This has been stated in detail in the Vāmakesvara (Nitya-sodas'ikā) in the verses quoted in commentary to verse 22 ante.

S'āntā is S'akti as Consciousness (Cinmayī S'akti) who is all pervading (Nirankus'a): For S'ruti speaks of "the transcendental (Niskala) actionless (Niskriya) and tranquil (S'ānta)".

He next speaks of the ninefold character (Navātmakatva) of Madhyamā. Madhyamā is the state of Union (Samarasāvasthā) of Parā and Pasyantī. She is visible or realisable by Yogīs whose minds are inward turned (Antarmukha). This S'akti is by Her two names (which describe Her function) of two kinds (according to Her functions). She is either Sthula (gross) or Suksma (subtle). As subtle She can be apprehended by the power of Samādhi. As gross She is capable of utterance as letters of the alphabet alike by the learned and illiterate. As subtle She is ever-existent (Sthitā Sarvadā vartamānā) and as such She is the nine sounds or Nādas (Navanāda-mayī). As gross She is the nine groups of the letters of the alphabet (Navavargātmā).

The sense of the above is this:-

When the Great Mother Kundalini who contains many kinds of sound does in consequence of the breath being restrained leave the place of Mitravaruna and after piercing the lotuses of Svadhisthana and others goes upward to reach the place of Paramasiva who is on the lotus of twelve petals. She is experienced by the great Sadhakas of Siva when in Samadhi as their very own self (Svatmatvena).

She is the nine sounds (Navanādamayī). This will be understood from the following text from the Hamsopanishad:—

"We shall now make clear the meaning of Hamsa and Paramahamsa to the Brahmacarin who has controlled his inclination (S'ānta) who has controlled his senses (Dānta) and who is devoted to his Guru. This Hamsa pervades all bodies like fire in wood and oil in sesamum seed. Knowing it, one reaches not death. The anus should (first) be contracted, then the air should be led upwards and made to go round the Svādhisthāna three times, it should then be made to go through Manipura and Anahata and the airs (Pranan) should be stopped in the Visuddha Cakra, The Ajñā Cakra and then the Brahmarandhra should be meditated upon. Whilst so meditating (the Sādhaka) should constantly think of himself as the Trimātra (Omkāra). He should next meditate upon Nāda, as extending from the Muladhara, which Nada is like pure crystal (S'uddha-sphatikasamkāsa) for this is verily Brahman the Paramātmā." By this the Upanisad teaches that the Svarūpa of the Mūlakundalinī, who pervades the body from the Muladhara to the Brahmarandhra, is Nadatmaka.

The text in a later passage says:

"When Hamsa becomes dissolved into (Līna) Nāda then (arises the state which is) Turyātīta, Unmanana (mindless) and Ajapopasamhāra (=cessation of breathing)."

Nāda is divided (by this Upaniṣad) as follows:

"Sound arises of ten kinds. Ciņi is the first, Ciņiciņi is the second. The third is bell sound (Ghaṇtānāda). Sound of conchshell (S'amkhanāda) is the fourth. The fifth is the sound from a stringed instrument (Tantrīnāda). The sound of of cymbals (Tālanāda) is the sixth. The seventh is the sound of a flute (Venunāda) and eighth that of a kettledrum (Bherīnāda). The ninth is the sound of clay-made drum (Mṛdanga) and the tenth the sound of thunder (Meghanāda). After the ninth has been experienced the tenth should practised. The mind dissolves in that. When the mind is so dissolved when Samkalpa and Vikalpa cease when merit and demerit are burnt then there appears (Prakāsate) Sadāsiva who is S'akti (S'aktyātmā) Omnipresent (Sarvatrāvasthita) Light itself (Svayamjyotih) Pure (S'uddha) Illumined (Buddha) Eternal (Nitya) Stainless (Nirañjana) and Tranquil (S'ānta)."

"She is the nine groups of the letters" (Navavargātmā). The nine groups are A, Ka, Ca, Ta, Ta, Pa, Ya, S'a and La 18.

By sthula (gross) is meant that she is within the range of all

ordinary experience (Sarvavişaya-vyavahārinī).

Bhutalipis are manifested letters (Bhūtās ceti lipayas ceti). The existingness (Bhūtatvam) of the letters consists in their capability of being uttered or expressed by particular efforts (Ceṣtā). The production of these letters again is merely mechanical (Tac-ca kalpanāmātram eva) for the letters themselves are energies (Tejorūpa) and therefore S'akti (S'aktyātmaka). The Devī (Madhyamā) bears the name or designation (Ākhyā) of these.

The Tantra-sadbhāva also says:

"The Mātrkā who (manifested) in this world is in inseparable relation with (Samanvitā) the Supreme Light (Paratejah), pervades all things from Brahmā to the worlds. (She) O adored of the Suras (=Devas) pervades the whole universe as Nāda. Beloved, (She is) like the letter A in all letters. I shall now speak so that Thou mayest clearly understand it. The S'akti who is Supreme (Parā), Subtle (Sūksmā) and Formless (Nirākārā) is asleep coiled round the Bindu in Mūlādhāra "like a serpent. There also is asleep the self-controlled (Yamī) Great Yogī who knows and desires nothing. With Her belly distended by the Moon, Sun, Fire, the Stars, the fourteen Worlds (Bhuvanāni caturdasa) She is in a swoon as if poisoned. Awakened by the Great Sound (Parena ninadena) and churned by the fire in Her belly), She becomes free from Her bondage (Bandhana) and conscious (Jñanarūpinī). The churning 16 is circular in movement and continued in the body of the S'akti till She wakes up. When the first unfolding or Division (Bheda) takes place Bindu attains the state of Nāda. Thus (or by this) Kundalī the Subtle Time (Kālasūksmā) is awakened. The Bindu which comes after (Uttaraga) S'akti (Nāda) is the Lord (Prabhu) who is the four Kalas 15 (Catus-kalāmava). In the middle part or second stage of churning (Madhyamanthanavogena) there is straightness (Rjutva i.e. a straight line) which is Ivestha S'akti beautifully placed between two Bindus. The imperishable Kundalī (Amrtakundalī) is led by Vaīkhārī to the Bindu-nāda state (Bindunādatva) 16. She is (then) known as Lākinī 17 between the two Bindus. She is then Tripada (Third step) and spoken of as Raudri. She is (also) called Rodhini because she obstructs the path of Liberation (Moksamārga-nirodhanāt) 18. Ambikā's form is that of portion of the moon.—She is Ardha-candrika, the half-moon. The Para-S'akti who is one does in this way appear as three. From them 19 as thus distinguished (Abhyo viviktabhyah) have originated the nine group of letters (Navavargakāh) which are associated (Yuktāh) with them. It is She (Parās'akti Kundalī) who is thought of in nine ways being indicated by the nine groups (Navavargobalaksitā) "20,

- Verses 26-28 are quoted by Laksmidhara in his Commentary to the Saundaryalahari, v. 34 and he reads them differently.
- The text is Dogdhri-She who milks or brings forth, but probably is mistake for Dagdri-She who burns up.
- Santa is the state of absolute quiescence when there is no activity or motion; Samarasavastha is the state in which two are in a state of absolute and complete absorption the one by the other.
  - <sup>4</sup> That is, of course during the Kalpa.
  - \* That is, Muladhara.
- Mahāmāhes varas—These are Sādhakas who have attained a high degree of perfection—adepts.
  - That is, from the Muladhara.
  - <sup>8</sup> The tenth is Param Brahma.
- The state of selection, and rejection, of this and that of all variety, in short ordinary finite experience.
  - 10 Punya and Pāpa.
  - 11 That is, one in whom there is no doubt, the perfect experiencer.
- 12 This according to the commentator. Others divide the yowels into two groups and exclude the last.
- In the text the word is "Hrid-Bindu." But this is possibly mistake for Mrid-bindu, by which is meant the Svayambhulinga in muladhara which is the region of Earth=Prithvi=Mrid. Here the cosmic mūlādhāra is spoken of.
  - 14 That is, the cosmic manthana.
  - 16 Nivetti, Pratisthā, Vidyā, Sānti.
  - 16 That is, the place where the first Bindu is.
  - <sup>18</sup> Lākinī=Raudrī. Dākinī=Brāhmī. Rākinī=Jyeṣthā or Vaiṣṇavī.

    <sup>18</sup> As it were a barrier preventing what is above descending and what is
- below ascending and straying away from the true path. Or the reading may probably be Bodhint and Nibodhanāt.
  - 19 The three S'aktis Vāmā etc.
- The text seems in part correct. Madras edition throws no light on the right reading, but quotes the passage practically in the same terms.

THE first (i.e. subtle Madhyamā) is the cause (Kāraṇā) and the other (i.e. gross Madhyamā) is the effect (Kāryā). Inasmuch as such is (the relation) between these two therefore the latter (i.e. the gross) is the (same as the) former (i.e. the subtle). There is verily no difference (between the two), for the identity of cause (Hetu) and effect (Hetumāt) is axiomatic (Diṣtā).

### COMMENTARY

The subtle Madhyamā which is the cause of the Madhyamā of gross form is one with the latter and that is stated here.

"The first"  $(\bar{A}dy\bar{a})$  i.e. the one first spoken of  $(P\bar{u}rvokt\bar{a})$ , whereby is meant the subtle  $(S\bar{u}ksm\bar{a})$  Madhyamā already described. She is the cause  $(K\bar{a}rana)$  because she precedes the other  $(Any\bar{a})$ . This latter is gross  $(Sth\bar{u}l\bar{a})$  i.e. the effect  $(K\bar{a}rya)$  because it emanates from the other  $(Tajjanyatv\bar{a}t)$ . As there is this relation of cause and effect between these two (Anayoh), namely, the subtle and gross Madhyamā, therefore, the latter (Iyam) is the former  $(S\bar{a}=She)$ . There is no difference (Bheda) between the two. Identity  $(T\bar{a}d\bar{a}tmya=that$  in which there is neither difference nor nondifference) is the characteristic of Cause and Effect, as we see in the case of mud and the (mudmade) pot.

S'ruti (Chāndogya 6. 1. 4) also says:

"O Gentle one, by one lump of clay all things made of clay are known. The variation is in names given to it when spoken of. The clay alone is real."

The same thing becomes different only as an object of speech. When anything is spoken of it becomes of two kinds 1.

#### NOTE

e.g. A mud-pot becomes mud and pot.

# **VERSES 29 & 30**

THE Cakra of eight triangles which is constituted of the letters S'a, Sa, Sa and the Pa-varga is an expansion (Vistāra) of the middle triangle. These nine triangles together with the Bindu make the ten (Das'aka) which are lighted by the light of Cit (Cid-dīpa). The two lights (Chāyādvitayam) of these ten are spread forth as two Cakras of ten triangles each of which the inner set of ten triangles display the Ta-varga and Ta-varga and the outer of ten triangles display the Cavarga and Ka-varga.

### COMMENTARY

He next speaks of the appearance (Avirbhāva) of Vaikharī-S'akti by a description of the Cakra of eight triangles and other Cakras (all) which are the going forth (Prasarana) of the Light and Energy (Tejas) of the middle triangle (Madhya-sṛṇgāta).

The Cakra of eight triangles is called Sarvarogahara (All-disease-destroyer). The eight triangles of which it consists are the eight letters namely the letters S'a, Sa, Sa and the five letters of the Pavarga. It is an expansion (Vistāra=Vikāsa) of the middle triangle (Madhyatrikona). The nine triangles (Navakona) are the middle triangle and the eight triangles (here spoken of); these together with the Bindu (Madhyang ca) make a group of ten (Dasaka). This group of ten is illumined (Dīpita) by the light of Cit (Cid-dīpa), that is, it is lustrous with the rays which surround Tripurā—the Mother seated in the Bindu-Cakra (Binducakrādhirūdhāmbā) who is Light Herself (Tejomūrti). So it has been said Nityāsoda. VI. 14):

"The Bindu is the seat of union of the Fire of final Dissolution and Citkalā". In this way the ten and their two lights (Chāyā-dvitayam=Kāntidvitayam) are spread out. By the ten (Dasaka) is

meant the aforementioned three Cakras which are a mass of light (Tejorās'imaya). Chāya here means Kānti (Lustre, light).

These two lights become spread forth (Vitata) as the two Cakras of ten triangles (each). These are the inner and outer Cakras of ten triangles each which also are of boundless brilliance (Niravadhika-Tejomaṇdala). The two lights (Kānti-dvitaya) relate to these two. The two Cakras are called Sarvarakṣākara (All-protector) and Sarvārtha-Sādhaka (All-accomplisher). By Spread (Vitata) is meant evolved (Pariṇata). So it has been said (Nitāyṣoda. VI, 15: "The Cakra of ten triangles is the form of the manifested light of the nine triangles". The ten letters of the Ta-varga and Ta-varga are the triangles in the inner Cakra of ten triangles and the ten letters of Ca-varga and Ka-varga are the triangles in the outer Cakra.

# Notes

 $<sup>^1</sup>$  Vitatam. Bhāskararāya who cites portions of these two verses in his commentary to VI. 16 of Nityāṣodas'ikā reads Dṛṣtam (seen). The two lights are the two Cakras of ten triangles each. There are in the whole Yantra 43 triangles.

Baindavāsana - samrūdha - samvartānala - citkalām. Baindava = Bindu. This Bindu is the  $\overline{A}$ sana by which is meant that it is the source of the inclination of seeing ( $\overline{I}$ kṣaṇātmakavṛtti). On this is seated the union of Samvartānala and Citkalā. By Samvartānala is meant the Fire of Pralaya, the all-devourer Kālāgnirudra and Citkalā is Tripurā (Bhāskara).

Bindu, Trikona, Vasukona (eight triangle).

Navatrikona-spurita-prabhārūpadashārakam. The nine triangles taken individually and collectively with the Bindu make ten.

THE light of these (the first) four Cakras is the fully evolved (second or outer) Cakra of ten triangles. (Then) appeared the Cakra of fourteen triangles wherein are the fourteen vowel letters beginning with A.

#### COMMENTARY

The lights of these (first) four Cakras (Etach-cakra-catushka-prabā-sameta). The four Cakras are Bindu, Trikona, eight-triangled and inner ten-triangled Cakras. The second or outer Cakra of ten triangles is here described as the fully evolved (second or outer) Cakra of ten triangles (Dasāraparināmah). This second ten-triangled Cakra is united (Sameta=Samyukta) with the light of the first four Cakras, that is the light of the four Cakras spreads over this Cakra on account of its proximity to the others. So it has been said (Nityāsoda. VI. 17:

"United with the light of the four Cakras is the evolved (Cakra)."

In this verse is also described the appearance of the Cakra of fourteen triangles wherein are the fourteen vowel letters beginning with A. This Cakra is called Sarvasaubhāgyadāyaka (Grantor of all-prosperity).

PART, Pas'yantī and Madhyamā in her form or aspect as (the unuttered) gross letters,—by these three is produced Vaikharī who is the fifty-one letters of the alphabet.

#### COMMENTARY

After giving a description of the Cakras beginning with the Bindu and ending with the Cakra of fourteen triangles, he here speaks of the appearance of Vaikharī S'akti. The Nature (Lakṣaṇa) of Parā and other S'aktis has already been described. What is said here is that Vaikharī who is all-sound (Sarva-sabdātmikā) is the creatrix (Nirmātrī) of the entire universe (Akhilaprapañca) which is composed of the collectivity of the letters (Akṣara-rāsimaya) beginning with A and ending with Kṣa. Vaikharī has been spoken of (Nityāṣoda. VI. 40) as pervading the universe or as the "world-form (Visva-vigrahā)."

# NOTE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Madhyamā as Sūkṣmā is Navanāda-mayī and as Sthūlā, Nava-vargātmā. The letters are formed as Madhyamā but unuttered. See vv. 26 and 27 ante. Madhyamā as the unuttered gross letters in the evolution of speech is the stage immediately preceding Vaikharī.

THE eight groups of letters beginning with the Ka group which are Vaikharī S'akti are on the petals of the lotus of eight petals and it should always be borne in mind that, this, the lotus of sixteen petals has on its petals the (S'aktis which are the) vowel letters.

### COMMENTARY

He here says that the two Cakras, Sarvasamkṣobhaṇa (Allmoving) and Sarvās'āparipūraka (Fulfilling all hopes) are composed of the Vaikharī letters (Vaikharīvarṇātmaka).

Are Vaikhari Sakti. By this is meant that these, the eight groups of letters (Asta-vaikharīvargāh) the first of which is the Ka=group (Kādi) are Vaikharīs'akti (Vaikharīs'aktisvarūpāh).

The lotus of eight petals. (Aṣtadalābja). This is the Sarva-samkṣobhaṇa-cakra. This the lotus of sixteen petals has on its petals the vowel letters (Svaragaṇa-samuditam etad dvyaṣtadalāmbhoruham). The vowel letters (Svaragaṇa) are the letters A and others, sixteen in number which are (Samudītam=Samyagbhāvitam) the petals of the sixteen-petalled lotus.

This (Etat). By this we are to understand that the author points to something visible (Paridrsyamānam).

Should always be borne in mind. (Samcityam) that is, should be meditated upon (Sarvadā bhāvanīyam).

<sup>1</sup> Or it may be All-moulding.

Or it may be Filling-all space.

THE (three) circles are the transformations (Vikāra) of the three lights emanating from the three Bindus. These are the circles in the Bhūpura (Bhūbimbatrayam etat). The three mothers Pashyantī and others here rest.

#### COMMENTARY

The (three) circles (Tānī vrittāni). These are the circles which surround the Cakras of fourteen triangles, the lotus of eight petals and the lotus of sixteen petals.

Three Bindus (Bindutraya). These are the previously spoken of red, white and mixed Bindus. The three lights (Tejastritaya) are of the substance (Tanmaya) of the three Bindus as they proceed therefrom.

By speaking of the three circles as the three lights the Cakra is shown to be composed of the threefold division of Moon, Sun and Fire (Somasūryānalatrikhandamaya); so Āgama says:

"The Mātṛkā Cakra is of three divisions consisting of Moon, Sun and Fire."

By transformations (Vikāra) we have to understand the three circles of the three Bindus and their lights. In these circles abide the Shaktis Animā and others, Brāhmī and others and Sarvasamksobhinī and others.

The three mothers Pasyanti and others here rest (Pasyantyāditri-mātṛ-visrāntih). The meaning of this is that the three S'aktis Pashyantī, Madhyamā and Vaikharī are up to this place luminous (Vijṛmbhamānā), that is, they function from the Trikoṇa to the Bhūpura. This has been fully dealt with in the Vāmakesvara (Nityāṣoda. Ch. VI. 36-40).

# Notes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The three lines are according to some immediately outside the sixteen-petalled lotus.

i.e. Madhyamā and Vaikharī.

As to the place of these S'aktis there are divergent views.

MOVEMENT is either Pada-vikṣepa¹ or Kramodaya and is therefore said to be of two kinds, namely, the S'aktis² who surround Her and the line of Gurus. These two are the movements of the lotus feet of the Mother (Ambāpadāmbuja-parasara).

### COMMENTARY

After having fully described the S'rīcakra of Mahātripurasudarī he in fifteen verses (35-49) speaks of the group of S'aktis in the Cakra which surround Her (Āvaraṇa-cakrāntargatasaktinikurumba) and of the Guru-maṇdala which is near Her, as the unfolding (Parinati) of the body or limbs (Avayava) of the Devī.

Movement (Kramana). The word literally means walking (Padakrama) Motion is effected by Padaviksepa or by Kramodaya.

By Padaviksepa is meant the power of Sundarī to produce countless S'aktis who are the countless millions of Her rays.

S'ruti (Aruņopaniṣad) also says:

"The rays which are Self-originated are what made bodies (S'arīrāṇi)." Bhairava-yāmala<sup>3</sup> also says:

"In the Bindu united with Sadāsiva is the Mahesvarī who creates, maintains and withdraws the Worlds (Jagadut-patti-sthiti-samghāra-kārinī) and is beyond the Tattvas (Tattvātītā). She is Light itself (Jyotīrūpā) and transcendent (Parākārā). O S'ivā! emanating from Her body are rays in thousands, two thousand, hundred thousand, ten millions, hundred millions there is no counting their great numbers. It is by and through Her that all things moving and motionless shine. O Mahesānī! It is by the light of this Devī that all things become manifest. There is nothing which bereft of Her light can be manifest. Without the creative thinking (Citi) of Her who is Cit (Cidrūpā) and S'ivasakti this moving and motionless world would of a certainty be enveloped in Darkness (Āndhyam āpadyate nūnam).

VERSE 35 63

"O Mahesvarī of the countless millions of rays which are Moon, Sun and Fire (Soma-sūryānalātmanā) there are three hundred and sixty which are spread throughout (Vyasnuvūvānāh) the Brahmānda which is in the midst thereof. Fire has one hundred and eight. Sun one hundred and sixteen and Moon one hundred and thirty-six rays. O S'amkarī, these illumine the macrocosm (Brahmānda) and the microcosm (Pindānda) also. The Sun (illumines) the day the Moon the night and Fire the twilights (morning and evening): thus is time divided (Prahāsayantah kālām ste): therefore these three (Sun, Moon and Fire) are time (Kālātmakās trayah). Three hundred and sixty days make a year and S'ruti says that Mahādeva who is lord of creatures (Prajāpati) is the year "(Hāyanātmā)."

By Kramodaya is meant going forth (Prasaraṇa) of the Devī as the Gurumandalas of the Divya, Siddha and Mānava groups whose number is endless and whose nature is illumination (Prakāsātmaka). Saktis who surround Her. Āvaraṇaṁ (=anything that surrounds or encloses or prevents the view) is used in the text to signify the countless S'aktis abiding in what are commonly called Āvaraṇa Cakras of the Devī. By line of Gurus (Gurupangktih) is meant the circle or Mandala of Gurus (as above described). These two are the going forth (Prasara=Prasaraṇa) or efflorescence (Vijrimbhaṇa) of the lotus feet, that is, feet which are (S'rīpādayuga) of the Mother Tripurā.

So it has been said:

"The light (Mahah=Tejah) of Tripurā is (it is so declared) divided in many million ways but in the midst of these shines transcendent Mahātripura-sundarī Herself."

#### NOTES

<sup>1</sup> The forms of *Kramana* are explained in the commentary which follows. *Padavikṣepa* literally means "step by step" in defined direction. *Kramodaya*=gradual expansion and unfolding in all direction.

\*Avaranam i.e. avarana shaktis. These obstruct men from seeing the Devi like a patch of cloud which is much smaller than the sun yet

prevents it being seen.

Laksmidhara in his commentary on Saundaryalahari v. 24 points out that the passage in Bhairavayāmala beginning: "It is by the light of this Devi" explains the S'ruti text which says "There is no sun no moon" quoted under verse 1 of this book.

\* See Sāmkhāyāna Āranyaka I. Taittirīya Brāhmana 1. 6. 2.

<sup>6</sup> Cf. Bhāvanopanisad. I. Srīguruh sarvakāranabhūtā saktih. The Guru is the Sakti the Cause of all; also see Tantrarāja (XXXV. 2) (Kādimata "Gururādyā bhavech chaktih"—The Guru is the primordial Sakti,

WHEN She, this all-excelling Great Queen changes into the form of the Cakra, then the limbs of Her body change into Avaranadevatas.

# COMMENTARY

The author now speaks in an orderly form of the mode of Her going forth (Prasāraþrasaranī).

She, this (Seyam). By this the author emphasizes that She is the mass of continuous and endless light and energy Aparicchinnananta-tejorās imayī).

All-excelling (Parā=Sarvotkṛṣṭā) Great Queen (Mahesī). By this is to be understood that She is conscious of Her all-embracing imperial dominion (Sāṁrājya) and powers (Saṁpad=Vibhūti), that She is Bliss eternal, boundless and immense and that She is adored by countless millions of Yoginis.

Into the form of the Cakra (Cakrākāreṇa). By Cakra here is meant the S'rīcakra made up of nine Cakras the first of which is Bindu and the last Trailokyamohan. This is the Cakra which is spoken of (Nityāṣoda. VI. 13) as "the Cakra of nine Cakras wherein are nine different Mantras." Changes into (Parinameta). That is when "She sees the Sphurattā of the Ātmā," by which is meant when She sees the Ātmā who is complete Bliss and changes or assumes another form. (Parinameta=Ākārāntaram āvaheta).

Limbs of Her body change into (Taddehāvayavānām parinatih). Her body (Deha) is a mass of light (Tejahpunjātmaka). The limbs (Avayava) of the body are the rays. 'Change' is assumption of another state or condition (Parinatih=Āvasthāntarāpattih).

Here the surrounding Devatās (Āvaraṇadevatāh) are the countless S'aktis such as the groups of Vas'inī and others, Aṇimā and others, who are part of the ocean of Conciousness-bliss (Cidā-nanda-samud-rātmaka). The countless millions of S'aktis appear and disappear like bubbles (Budbuda) on the face of the ocean.

S'ruti<sup>2</sup> says:

"That in which all beings (Bhāvah) disappear and from which those which disappeared reappear again and again disappear and grow again like bubbles."

Also Agama (Nityasoda. VI. 55) says:

"Such is the Tejas (Light and Energy) of which the Cakra is composed, the S'aktis therein being like heaving waves."

# Notes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nityāşoda VI. 10 and Yoginīhṛdaya I. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This is seemingly Cūlikopaniṣad v. 18 but the reading is slightly different from the printed text.

### **VERSES 37 & 38**

SHE (who is) Devī Tripura-sundarī abides in the Bindu-maya-cakra. (There) She is seated in the lap of Kāmes vara, a digit of the moon is placed by Her as on adornment on Her forehead. She holds in Her hands the noose, the goad, the sugarcane bow and the five flowery arrows. She is red like the rising sun. The Moon, the Sun and the Fire are Her three eyes.

# COMMENTARY

Before giving an account of the  $\bar{A}varaṇa-S'aktis$ , namely,  $Vas'in\bar{\imath}$  and others he here describes the nature  $(Svar\bar{\imath}pa)$  of the Chief or Principal Devatā  $(M\bar{\imath}ladevat\bar{a})$ .

By the Bindumaya-cakra is meant the Supreme Ether (Paramā-kās'a). The Bindu has elsewhere been spoken of as Paramākās'a (Baindave paramākās'e). The Bindu is called Sarvānandamaya-cakra (Cakra of All-bliss).

By Cakra is meant the Pītha in which She may unite and enjoy with the Ātmā. (Ātma-samkramaņa-viharanārha-pītha).

S'ruti says:

"Wherein She moved that became the Cakra"1.

"Abides in" (Āsīnā) that is She is shining above the Bindu (Binduparipradese virājamānā). "She (who is) Devi Tripura-sundari" (Sā Tripura-sundarī Devī.) The pronoun She (Sā) is used here to impress on the mind the fact that She is the Tripura-sundarī who is not limited by space or time (Desakālākāraṇavācchinnā) is the very Self of That (Tatsvarūpiṇī) and adorable (Spṛhaṇīya) as She is the Cause of all (Sarvakāraṇatvena).

She seated in the lap of Kamesvara (Kāmesvarānka-nilayā). By lap (Anka) is meant the left thigh. Her abode or seat is the left thigh of Kāmesvara who is the Lord adored by all (S'rīnātha). So it has been said in Bhairava-yāmala;

"The knowledge (Vidyā) of the greatness (Kalā=Vibhūti) of Parāsakti is in the form of the S'rīcakra (S'rīcakrākārarūpinī). In the middle of it is the place of the Bindu and in it is the Supreme Lady. She is united (Sampṛktā) with Sadāsiva and is beyond all Tattvas (Sarvatattvātikā) and ever-existent (Satī). O Īsvarī! The Cakra of Tripura-sundarī is the universe itself (Brahmānandākāram)."

Devi. This word means that She enjoys Herself (Vinodinī) in the work (Vyāpāra) of Creation and the like of the universe.

A digit of the moon is placed by Her, as an adornment, on Her forehead (Kalayā candrasya kalpitottamsā). The digit (Kalā) is the one which is the life of the universe (Visvajīvinī). The word Kalpita, that is, placed (used) shows that the region of the Moon (Candra-mandala) is merely an accessory (Upakarana) for enjoyment of Bhagavatī.

Noose (Pās'a) represents Icchās'akti (Icchās'akti-svarūpa) which is the bondage causing the distinction between the individual self and the Supreme Spirit Svātmabheda-bandhana).

Goad (Ankusa) represents Jñānasakti which is the means  $(Up\bar{a}ya)$  whereby the difference (Bheda) between Sva (Brahman) and Rūpa (Form) is destroyed. The sugarcane bow and the five flowery arrows  $(Iksuc\bar{a}pa-pras\bar{u}nasarapañcaka)$  represent Kriyāsakti which is cause  $(S\bar{a}dhana=lit.$  instrument) of attachment (Avarjana) to things  $(\bar{A}k\bar{a}ra=lit.$  Forms) outside one's self  $(Svabhinna)^3$ . The sense of this is that it is the S'aktis—Icchā, Jñāna and Kriyā which in obedience to Her behest assume the forms of Pāsa and the like and remain in Her service  $(Tadup\bar{a}sanam\ \bar{a}caranti)$ .

So the Vāmakes vara (Nityāṣoda. VI. 53) says:

"The resplendent one holding in her hand the noose ( $P\bar{a}s'a$ ) which is Will ( $Icch\bar{a}-s'akti$ ), the goad (Ankus'a) which is Knowledge ( $Jn\bar{a}na-s'akti$ ) and the arrows and the bow which is Action ( $Kriy\bar{a}-s'akti$ )."

### Notes

Yad eshā camkramat tach cakramabhavat. The word "cakra" is derived from the root kramu=to move, to step out, to evolve or emanate.

<sup>\*</sup>According to another reading of this text, the first portion of the translation would read thus:

 $Kal\bar{a}$  (= $H\bar{a}rdakal\bar{a}$ ) = $Vidy\bar{a}$  (i.e. the Mantra of 15 letters)= $Par\bar{a}s'akti$  who assumes the form of, or manifests as, the S'rīcakra.

As to Pās'a, Ankusha, bow and arrows compare Bhāvanopaniṣad 21-24,

THAT couple (Kāmes'vara and Tripura-sundari) are in the triangle which is constituted by the three Bindus (Bindutrayātmaka) and by reason of change of aspect (Gunabhedat) she assumes the form of three other couples the first of which is Kāmes'ī-Mitres'a.

#### COMMENTARY

The author here speaks of the celestial couple who is the very self of the Gurumaṇdalas (Gurumaṇdala-svarūpa) of the Divya, Siddha and Mānava lines (Ogha) of Gurus who are seemingly different but not really so (Aviseṣa-bheda-bhinna) That couple (Tan-mithunam). By the word "That" it is to be understood that the couple Kāma-kāmesvarī recognised in all Upaniṣads is here meant.

The meaning is that it is the Supreme Spirit (Paramātmā) which divides Itself into Female and Male and enjoys as the couple (Mithuna-rūpeṇa viharati). S'ruti also (Bṛhadāraṇyaka 1. 4. 3) by the text which begins "He verily did not enjoy because one cannot enjoy" speaks of the Brahman who within Itself enjoys as the paired male and female (Mithunātmaviharaṇasīla).

Agama (Rahasyāgama) also says that Paramasiva who is the paired or united (Mithunībhūta) Prakāsa and Vimarsa brought down (Samavatārayat) all the Tantras:

"Sadāsiva Himself remaining in the positions of (both) Teacher (Guru) and Disciple (S'iṣya) by words cast in the form of questions and answers brings down Tantra (on Earth)."

The couple (Mithuna) who are the united Kāma and Kāmes varī assume the forms of Mitreshanātha-kāmes varī, Uddīṣanātha-Bajres varī and S'aṣthīs anātha-Bhagamālinī as the three pairs (Mithuna) of the Divya, Siddha and Mānava lines (of Gurus)<sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tripurā is in the centre Bindu. The surrounding Three Bindus make the inverted triangle. In the single Bindu at foot She is Guru of the *Tretāyuga*. In the upper right Bindu She is the Guru of the *Dvāparayuga* and in the upper left Bindu of the *Kaliyuga*.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> See *Tantrarāja* (Vol. VIII, Tāntrik Texts) Chap. I. 7 and Chap. II. Under V. 52 post the names of the three Gurus and their S'aktis are given differently. Possibly one or other portion of the text is incorrect.

THOSE that abide in the Cakra of eight triangles are Vas'inī and the others who are red like the evening sun. This (Cakra of eight triangles) is the eight-fold (subtle) body, of the Devī, which is the Cakra and the Self thereof is the Supreme Experience (Samvid).

#### COMMENTARY

From here onwards he describes the form and nature (Svarūpa-bhāvan) of the surrounding Devatās (Āvaraṇa-devatāh) "Those that abide in the Cakra of eight triangles" (Vasukoṇa-nivāsinyah). The Cakra of eight triangles is the Cakra called Sarvarogahara (All-disease-destroyer). The eight S'aktis Vasini and others abide in this Cakra. They are powerful to grant the bliss arising from the experience of complete 'I-ness' (Pūrṇāhaṁbhāvadāṇa-samarthāh). It is because they are able to give the experience of complete 'I-ness' that this Cakra is Rogahara. For it has been said:

"The sense of imperfection is disease and the source misery."
(Apūrṇaṁ-manyatā vyādhih kārpaṇyaika-nidānabhūh) These S'aktis shine like the evening sun and are therefore described as red like the evening sun (Saṁdhyāruṇā). The Devī is the Supreme Experience (Saṁvidātmā) by which is meant that Her own form (Svarūpa) is Knowledge-in-Itself. S'ruti (in reference to the Brahman) speaks of "Being (Satyam), Knowledge (Jñānam) and Eternity (Anantam)".

Āgama says that the "Devī Tripurā is Svasamvid". By Devi is meant that She in Her desire "to be many" is playfully moving about and active (Viharaṇa-svabhāvā).

The Cakra of eight triangles in the eight-fold (subtle) body of the Devi (Cakratanoh puryaṣtakaṁ) in the form of the S'rīcakra (Cakrātmikā). By Cakra is meant the S'rīcakra. The subtle body

(Puryaṣtaka = Eightfold body) is so called because of the eight which compose it. They are as the Svacchanda Tantra says:

"Citi, Citta, Caitanya, Cetanā, Indriya-karma, Jīva, Kalā and S'arīra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These S'aktis, are called Rahasyayogints (see Nityāşoda. VIII. 162) because they are subtle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Different stages of Cit-S'akti: Bhāskararāya in his commentary on  $Nity\bar{a}sodasik\bar{a}$  VIII, 160-164 enumerates what constitute the eightfold  $Sth\bar{u}la$  body of the Devi. They are (1) Karmendriyas, (I) the  $J\bar{n}anendriyas$ , (3) Manas etc., (4) the  $Pr\bar{a}nas$ , (5) the elements Viyat etc., (6)  $K\bar{a}ma$ , (7) Karma and (8) Tamas.

As for Her powers, they having assumed the forms of Sarvajña and others abide in the inner ten-triangled Cakra. They are beautiful like the autumnal moon.

#### COMMENTARY

Her powers (Visaya-vrttayah) are in close proximity to the Cakra of eight triangles.

They (Tāh). By this is emphasized their well-known power (to assist the Sādhaka) to maintain the identity of his self and the (Supreme) Ātmā (Svātmaikyarūpa-rakṣaṇa-dhāriṇītvena prasiddhāh). Having assumed the form of Sarvajna and others (Sarvajñādisvarūpamāpannāh) these powers become the ten S'aktis Sarvajnā and others and abide in the Cakra of ten triangles known by the name of Sarvarakṣākara. They are called Nigarbhayoginīs and are white and clear like the autumnal moon (S'aradindu-sundarākārāh).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> That is, they are the inner Cakra of ten triangles.

This Cakra is so close to the Bindu. He who realises them is near to Self-realisation.

<sup>\*</sup>The expression Nigarbha has been defined by Bhāskararāya under VII. 48 and VIII. 157 Nityāşoda.

THE Yoginis in the series of angles outside this (last) are those the first of whom is Sarva-siddhiprada. They are the objects of the Jñanendriyas and Karmendriyas of the Devi and are adorned with white raiment and ornament.

# COMMENTARY

In the series of triangles outside this (last) (Tad-bāhya-pankti-koneşu). By "this" is meant Sarvarakṣākara-cakra, outside which is the Cakra called Sarvārthasādhaka. (Accomplisher of All-aims).

In the series of angles (Panktioneşu). By this we are to understand that the angles of the triangles of which the Sarvārthasādhakacakra is composed are in proximity to the triangles of the Sarvarakṣākara-cakra. The Yoginīs in this Cakra (Sarvārthasādhaka) are called Kulakaulas¹ and they are the ten S'aktis Sarvasiddhipradā and others.

They are the objects of the jnanendriyas and karmendriyas of the Devi (Devī-dhī-karmendriyaviṣaya-mayāh). These ten S'aktis are the objects of sense perception such as sound is of hearing and the like. They are clad in white raiment and their adornment is also white (Visada-veṣa-bhūṣādhyāh). The sense of this is that these S'aktis are inseparate from or identical with (Abhedarūpāh) the Mantra, the Devatā and the Sādhaka's self and are white, clad in white raiment and grant Siddhi.

¹ Cf. Nityāşoda. VIII. 151-'55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> That is, they help the Sādhaka to realise his identity with the Mantra and the Devatā.

THOSE (S'aktis) who have their places in the Cakra of fourteen triangles are the unfolding movements of the fourteen instruments (of mind and senses) of the Devī. They are clad in garments (red) like the evening sun and are the Sampradāya-yoginīs and they should be meditated upon as above.

#### COMMENTARY

This Cakra of fourteen triangles is called Sarva-saubhāgya-dāyaka (Giver of All-prosperity). The fourteen instruments (Manukaraṇa) of the Devī are five of Jñāna (Pañca-jñānendriyāṇī), the five of Karma (Pañca-karmendriyāṇi) and Manas, Buddhi, Ahamkāra, Citta. Un-folding Movements (Vivaraṇa-sphuraṇa). The movements (Sphuraṇa) of the senses are in the Cakra of fourteen triangles (Bhuvanāracakra) as the Saktis therein. The Devī Herself is in this Cakra as the fourteen Devatās who are Her fourteen instruments. The S'aktis or Devatās are Sarvasamkṣobhiṇī and others. They are called Sampradāya-yoginīs because they are forms of the Ādis'akti (Ādis'aktimayatvena). They should be meditated upon as unmanifest (Avyakta).

# NOTE

<sup>1</sup> The word Manu is used for 14 and Bhuvana is used for the same number. There are 14 Manus and 14 Bhuvanas.

AVYAKTA, Mahat, Ahamkriti and the (five) Tanmatras having assumed womanly forms abide resplendent in the lotus of eight petals. They are known as the Guptatara-yoginis.

#### COMMENTARY

By Avyakta (unmanifest) is meant the Avyakta-tattva i.e. Prakṛti, by Mahat or Mahattattva is meant Buddhi and by Ahamkriti is meant Ahamkāra-tattva. The Tanmatras are the five Tanmātras of Pṛthivī and others. These make eight. These eight have in this Cakra assumed womanly forms (Svīkṛtānganākārāh). They are forms of the Devī (Devyātmikā).

They are called Guptatara-yoginīs because they are within (Antaranga-bhūtā) the Mūla-devī. These eight S'aktis who are Ananga-kusumā and others abide in the Cakra of eight petals which is called Sarvasamkṣhobhana. Abide resplendent (Jayanti) i.e. they are there excelling all (Sarvotkarṣeṇa vartante).

#### NOTE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Antaranga=lit. comprehended; inseparable.

THE Bhūtas, the ten Senses and Mind (Manas) are the sixteen variations (Vikāra) of the Devī. As Kāmākarṣinī and others (Kāmākarṣinyādisvarūpatah) they dwell in the lotus of sixteen petals.<sup>1</sup>

### COMMENTARY

By the Bhutas is meant the elements of "Earth" and others (Prithivyādīni). The ten senses are the sense of perception and action (Jñānakarmobhayalakṣaṇa). These fifteen and Mind (Manas) are the sixteen variations of the Devi which are in the Cakra of sixteen petals which is called Sarvāsāparipūraka, as the sixteen S'aktis Kāmākarṣinī and others (Kāmākarsinyādiṣodaṣaṣaktyākāreṇa). In the Cakra called Sarvāsāparipūraka (Fulfiller of All-hopes) dwell the Gupta-yoginīs, Kāmākarṣinī and others who are the vowels (Svarātmikāh).

<sup>1</sup> Cf. Bhāvanopanişad, (Rk. 13).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Or, that which fills up all the points of compass, that is, all space.

ALL the Mudrās including Trikhaṇdā are Samvit and excel all. They are in the first (innermost) section of the Bhūpura and resemble the young sun in their lustre.

# COMMENTARY

Including Trikhanda (*Trikhandayā saha*) that is, along with the Trikhandā Mudrā. Are Samvit (*Samvinmayī i.e.* inherent in Cidghana, Massive Consciousness or Brahman (*Cidghananiṣthāh*).

They...Bhupura.  $(\bar{A}dimah\bar{\imath}grhav\bar{a}s\bar{a}h = \bar{A}dimacaturas ranilay\bar{a}h$  that is they abide in the first or innermost section of the square which is called  $Mah\bar{\imath}-grha$ ,  $(Bh\bar{\imath}pura$  and the like).

That the Mudrās are of the nature of Samvit is shown in the following text:

"Mudrā moves in the Ether or Cit (Cid-vyomacārinī). Khecarī mudrā is the state of S'iva (S'ivāvasthā).

The ten Mudrās Sarvasamkṣobhiṇī and the rest are great S'aktis who dispel fear and give great Bliss or happiness. So it has been said:

"Mudrās are so called because they free men from (the evil influences of) Grahas and the like and destroy the many bonds (which enslave men)<sup>2</sup>."

These Mudrās are the Queens (Adhiṣthāna-nāyikā) of the nine Cakras beginning with the square (Caturasrādi) and ending with the Bindu (Baindavānta). This has been dealt with in the Vāmakes vara (Nityāṣoda. VI. 57-71) where it is shown how Cit S'akti, when She makes manifest and cognises the Universe as This on Herself as the basis assumes the forms of the several Mudrās there mentioned.

<sup>1</sup> This Bhupura consists of three sections as the following verses show.

- <sup>2</sup> 'To free' is in Sanskrit 'Muc' "Dissolve", "Destroy" is Drāvayanti in Sanskrit and is derived from the root Dru=to dissolve, fuse. In the passage quoted from Nityāsoda. 'Drāvaṇa' is used in the sense of "fusion."
- The commentator quotes only the beginning and end of the passage. The Mudrās require a more full treatment and that is why brief summary is given here.

HER nine Ādhāras are transformed (*Pariņata*) into nine Cakras. The S'aktis of the nine Nāthas therefore also become changed into (*Pariņatā*) the forms of the Mudrās (*Mudrākāreņa*).

#### COMMENTARY

The nine Adharas are Akula<sup>2</sup>, Mūlādhāra, Svādhiṣṭhāna, Maṇi-pūra, Anāhata, Visuddha, Lambikā, Ājñā and Bindu. These are the Ādhāras of the Devī in the sense that She as the Upāsaka (Upāsaka-svarūpiṇī) possesses these. Similarly the (nine) S'aktis of the nine Nāthas become the nine Mudrās.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> That is, The centres. Adhara means a "support"; Muladhara=root support.

The red lotus of thousand petals below the Mūlādhāra corresponding to the white  $Sahasr\bar{a}ra$  lotus. Cf.  $Bh\bar{a}vanop\bar{a}ni\bar{s}ad$  (Rk-13): ' $\bar{A}dh\bar{a}ranavakam mudr\bar{a}s'aktayah$ ' and  $Bh\bar{a}skarar\bar{a}ya's$  note thereto.

HER seven Dhātus skin and the rest and Her form manifest as the forms of the eight Mothers Brāhmī and others. They dwell in the middle Bhūbimba.<sup>1</sup>

### COMMENTARY

Seven Dhatus skin and the rest. (Tvagādi-saptadhātavah). These seven Dhātus of the Devī and Her form (Ākāra) assume the shape of the eight Matrikas Brahmi, and others and abide in the middle section of the Bhūpura (Madhyama-bhūbimba-niketanagāh).

# NOTE

¹ Bhūbimba=the disc or circle of the Bhūpura which is the square and forms the base of the S'ricakra. These S'aktis are in the middle circle. The Bhāvanopaniṣad (Rk—12) says:—Kāma-krodha-lobha-moha-mada-mātsarya-puṇya-pāpamayā Brāhmyādyaṣtas-aktayah. And the Tantra-rāja also says:—Urmayah puṇyapape ca Brāhmyādyā mātarah smṛtāh.

HER (eight) Powers, Anima and others, assume the forms of beautiful young women and are attainable by other practices (Vidyas). Being of secondary nature they are in the last (lowest) section of the Bhūpura.

# COMMENTARY

Her (Asyāh) i.e. of the Parames varī Her (eight) powers, Anima and others (Animādibhūtayah). These are the eight Siddhis or Bhūtis the first in enumeration of which is Animā. These are in the form of beautiful young women (Kamanīya-kāminī-rūpāh).

Attainable by other Vidyas (Vidyāntaraphalabhūtāh) that is, these Siddhis or great powers are the fruits attainable by the practice of other Vidyās such as Hathayoga and others.

Being of secondary nature (Guṇabhāvena). These not being of a nature as important as the Highest Aim which is Moksa are to be considered negligible and ultimately discarded (Guṇa-bhāvena = Upa-sarjanībhāvena). Are in the last section of the Bhupura, (Antyabhū-niketanagāh). That is they are in the lowest (of the three) sections of the square. By worshipping Paramātmā in this manner the Sādhaka becomes the Great Lord (Paramesvara) Himself.

#### NOTES

The Bhāvanopaniṣad (Rk. 11 says):
Niyatih sṛingārādayo rasā aṇimādayah
and the Tantrarāja also says:

Srīcakre siddhayah prokta rasā niyatisamyutāh.

The word Guna is here used to mean "Secondary" or "Subordinate" as opposed Mukhya which means "Chief" Foremost",

PARAMA S'iva who is the Lord and is one with the Bindu experiences the highest Bliss. It is He who in his Vimars'a (S'akti) aspect becomes gradually differentiated and assumes the form of Kāmes'a.

#### COMMENTARY

Having in manner described explained the stages of the unfolding of the Cakra (Cakrakrama) which is but a manifestation of Kāmakalā (Kāmakalāvilāsanarūpa), he now in his kindness towards his disciples commences to describe the series of Gurus beginning with Paramasiva in four verses of which this is the first. For a true knowledge of the Cakra, the Devatā and Mantra can be gained by knowing the succession of Gurus who are Paramesvara (Paramesvarātmaka-guru-krama-jñāna-bhāvena labhyate).

"Experiences the highest Bliss" (Paramānandānu-bhāvah). That is, He is the One who has the knowledge or experience (Anubhāva=Jñāna) which excels all other bliss (Parama=Sarvotkṛṣṭa). This Ānanda or Bliss consists in experience as complete 'I-ness' (Paripūrṇāhaṁbhāvarūpa). S'ruti also says "other creatures experience a fragment of this Bliss".

Parama Siva who in the Lord and is one with the Bindu (Parama-guru-nirvishesha-bindvātmā). By Parama Guru is meant the First Guru (Adinātha) who is Parama Siva. The Bindu is one with Him. (Nirvisieṣa=Abhinna), The Bindu is the Kāmakalā (Kāmakalārūpa). He whose Self (Ātmā=Svarūpa) is the Bindu is the Parama Siva who is the First Lord or Guru (Ādinātharūpī Paramasivah).

The Upanisads contain various texts like the following: "Bliss is Brahman" (Tait. 3-6.) "Brahman is Truth (or Being), Knowledge and Eternal" (Tait. 2-9-1). "To the (Brahman who is) pure Cit

(Cinmātra), All-seeing (Sarvadraṣtā), All-witnessing (Sarva-sākṣī), All-absorbing (Sarva-grāsa = All devouring) who is the Adored of all (Sarvapremāspada), who is in Itself Being (Sat), Consciousness (Cit) and Bliss (Ānanda) dependent on nothing (mātra) and massive Experience (Ekarasa) ", (Nri. Uttara. 5-8); and again "This Ātmā is pure Being (Sanmātra), Eternal (Nitya), Knowledge (Buddha), Pure (S'uddha), Truth (Satya), Free (Mukta), devoid of Māyā (Nirañjana) and Omnipresent (Vibhu), Non-dual (Advaya), Bliss (Ānanda), Supreme (Para) " (Nri. Uttara 9-9).

They lead to the conclusion that it is the very merciful Parames-vara, the supreme Truth as massive Consciousness and Bliss and as both Prakāsha and Vimarsha (Chidānandaghanaparamārtha-prakāsha-vimarshātmā) who divided His own Self into the Bindus making Kāmakalā and became Kāmakāmes varī and other couples who are the Divya, the Siddha and Mānava lines of Gurus. He thus becomes the whole body of the Gurus (Gurumandalātmā) and protects such as are truly devout. This is the sense. S'ruti also says:—"He is this Ātmā. The Ātmā verily is this S'akti. She is the Becoming (Bhāva) and non-Becoming (Abhāva), the Being and non-Being."

If Paramagurunirvisheshabindvātmā be read as two words as Paramaguruh and Nirvisheshabindvātmā then the meaning will be that the Paramaguru which is another name for Ādinātha is the transcendent (Nirvishesha-Nishprapancha) Bindu who is indicated by (Lakshana) Sat, Chit and Ānanda. So it has been said:—

"The Supreme Ether—( $\bar{A}k\bar{a}sa$ ) which is the Bindu which is transcendent (Nisprapancha), is Sat, Chit and Ānanda, One without a second ( $Nir\bar{a}bh\bar{a}sa$ ), in whom there is no distinction of subject and object 3 (Nirvikalpa) and is imperishable ( $Nir\bar{a}maya$ .)"

The Paramesvara who is like this did Himself become (Abhūt) the Gurumandala the first of whom is Kāmakāmesvarī. "It is He" (Sah punah). It is the Paramātmā already spoken of, who by degrees (Kramena) becomes differentiated (Bhinnah) in the manner to be later shown as the Divya and Siddha classes from His Vimarsha part (Vimarshāngshāt). By Vimarsha is meant His own S'akti as Kāmakalā. By part (Angsha) is meant half of this.

Assumes the form of Kamesha (Kāmeshatvang yayau=Changed into the state of Kāmesha). That is He himself became Kāmarāja. The

sense of this is that it is the Paramātmā who of His own will divided His own self into Kāma and Kāmesvarī and as the Teacher (Guru) and the Disciple (S'iṣya) brings down all Tantras. S'ruti (Bṛha. Ar, 143) also says:—

"He divided this Atma into two; thereby arose Husband and

Wife".

#### Notes

- <sup>1</sup> Etasyaivānandasyānyāni bhūtāni mātrām upajīvanti (Brhad. Āranyaka 4-3-32).
- <sup>3</sup> Siddha—These form the second class of Gurus in all Tantras. Different schools or Sampradāyas have different names for the Gurus of the three classes.
  - \* Knower and object of knowledge.

### VERSE 51

S'īva the Guru who abides in the Uddīyāṇapitha did in the Kṛta Yuga impart the Vidyā to Her, His own S'akti the Vimars'a-rūpiṇī Kāmes'varī.

### COMMENTARY

In this verse he further discusses what has been stated in the preceding verse. By 'Siva' is meant the Paramātmā who is the author of all (Sarvapravartaka). Guru is he who instructs in Jñāna (Jñānopadeṣtā). So it has been said that "the Guru is means (of success)." (Gurur upāyah); also!:—

"The word 'Gu' signifies darkness and the word 'Ru' signifies that which dispels it, Guru is so called because he dispels darkness."

Who abides in the Uddiyanapitha. (Asinah srīpīthe), By this is meant that the abode of S'iva is the Uddīyāṇa-pitha within the innermost triangle.

In the Krita Yuga (Kṛtayugakāle). By this we are to understand that it was in the beginning of Kṛta or Satya Age that S'iva imparted the knowledge of the Vidyā. By Vidya is meant the Vidyā which is fully established in all Upaniṣads and whereby a man can realise his oneness with the Atmā (Ātmaikyapradāyinī).

Did impart (Dadau). Fully instructed (Upadides'a). Her, His own Sakti (Tasyai svasaktyai). The force of the pronoun "Her" is to press on the reader's attention the fact that it is She who gives boundless happiness to all creatures (Sarva-bhūtānām, niravadhikānandadāyinī). His own S'akti. (Svasakti). By this we are to understand that it is She who enables the Lord to manifest His own Being (Svasvarūpasattāsampradātrī). So it has been said:—

"Even the Supreme if disunited from S'akti is unable to do anything. O Parames'āni! He is capable (of action) if He is united with S'akti."

Vimarsarupini. She is so called because She is the Supreme S'akti which is (lit. is the resting place of) the supreme manifesting Bliss. (Anuttarānanda-visrānti-sthānabhūta-s'akti-para-rūpinī). So it has been said, (Samketapaddhati) "The letter A is the first of all and is Prakās'a and the Supreme S'iva and the letter Ha is the last which is Kalā and is called Vimars'a."

Kamesvari. She is so called because She at all times and in every way grants all objects of desire (Sarvābhīṣta-pradāyinī) and is one with one's own Ātmā (Svātmabhūtā).

NOTE

<sup>1</sup> Kulārnava Tantra XVII. 7.

#### **VERSES 52 & 53**

SHE who is the Queen of the (three) places and bears the appellations of the Eldest, the Middle or the Second and the Youngest and who is the object of enjoyment of Parama Siva assumed the name of Mitradeva. It is She who having first purified the Gurus (by initiation) revealed the Vidya to them who are the seeds of the (three) Ages (yugas) the first of which is Treta and who are the Lords of the three Bijas. It is by these (three Gurus) that the three groups or classes (Ogha) are maintained. Now has been said the order of the Gurus (Gurukrama).

#### COMMENTARY

The tradition (Sampradāya) relating to the Gurus may be put thus:—

True that these two (Kāmesvara and Kāmesvarī) are of equal high degree (Samatattvau) and are identical (Samau) and S'akti is ever young (Ajarā) and the Cause of the universe (Visvayoni) and the Sānkhāyana branch (of the Rgveda) has said "primeval s'akti is red (Aruṇā)² the mother of the universe (Visvajanyā)" yet Parama S'iva who was desirous of revealing His secret system (Rahasyatantra) containing the essence of all the Upaniṣads did so by the aid of Kāmesvarī Herself who is the Cause of all (Sarvakāraṇa rūpiṇī) as is shown by the expression "Visva-yoni or Visvajanyā."

After the creation of the universe in the First (Ādi i.e. Satya or Kṛta) Age abiding as He was in the Uddīyāṇa-pītha which is replete with the Bliss of His own Illumination (Prakāsānanda-sāramaya) He under His name S'rī-caryā-nanda-nātha instructed the adorable Lady who is one with Him in the rules relating to S'rī-vidyā (S'rīvidyākrama). He Himself says:—

"Verily do I adore the Great centre of the Cakra which is supreme Bliss and the innermost essence of Prakāsa and Vimarsa (Anuttara-vimarsaikasāra) and pure experience (Samvinmaya)."

She in the Tretā, Dvāpara and Kali Ages did in the forms of the Gurus mentioned below introduce the very secret system of S'iva (S'āmbhava Tantram). The order of the Gurus is as follows:—

To understand the gem of S'rī-vidyā (either of) two lines of (Samtāna), may be followed. They are the line of Kāmarāja and the line of Lopāmudrā. The line of Kāmarāja is to be found in every form of Vidyā (Sakala-vidyānusamdhyavicchinna) and this has been said by even the Gurus of old. They say that the line of Lopāmudrā runs in sections (Vicchinnatayā pravartate). There are in this seven Gurus of the Divya class four of the Siddha class and eight of the Mānava class. The order of the Divya class is as follows. In the beginning of the Kṛta Age, Parama S'iva Himself who abides in the Uddīyānapītha and is one (Vimṛiṣtatanu) with Mahātripurasundarī who is His own S'akti (Svātmasaktyākhyā) is the first Guru under the name of S'rīcaryānandanātha. So it has been said:

"She who is the body of Kāmarāja abides in the *Uddīyāṇapītha* which is in the middle of the (first) triangular Cakra in a soundless state (*Asvarākāratām prāpya tryasrasaṃgketam adhyagāt*)."

At the apex of the inner inverted triangle which is Kāmarūpapītha abides S'rīmad Ūrddhvadeva-nātha who is the Guru of the Tretā Age and is one with Kāmes varī the presiding Devatā of Vāgbhava Bīja. So it has been said:

"She who is at the apex of the inverted triangle is Kāmesī abiding in Kāmapītha."

At the right hand corner of the inner triangle which is the Jālamdharapītha is Ṣaṣthadeva-nātha who is the Guru of the Dvāpara Age and who is in a state of inseparate union (Militasvarūpa) with Vajresvarī who is (the presiding Devatā of) Kāmarāja Bīja.

So it has been said:

"At the right-hand corner of the triangle which is the Jālamdharapītha is Vajresī".

At the left hand corner of the middle triangle which is the Pūrnagiri-pītha is Mitradevanatha who is the Guru of the Kali Age

and is one with Bhagamālini who is the Devatā of the S'akti Bīja there. So it has been said:

"Bhages who abides in the Pūrnapītha is in the left corner of the triangle".

Mitres'adeva did in the beginning of the Kali Age bestow his grace on the venerated Lopāmudrā and Agastya, the couple refulgent for their great devotion (*Tapas*). Particulars about the seven who compose the Divya class can only be known from the Guru.

We now follow the text.

She  $(S\bar{a})$ . By this the aforementioned beloved  $(Pr\bar{a}nan\bar{a}yik\bar{a})$  of Parama S'iva is meant. She assumed the name of Mitradevanātha. Here the mention of Mitradeva implies the Gurus of the Tretā and Dvāpara Ages. She in turn becomes the Gurus of the Tretā and other Yugas and continues the tradition.

Lady or Queen of the three places ( $Sth\bar{a}nes'\bar{a}$ ). That is She is the presiding Devatā ( $\bar{l}s'\bar{a}=Adhisth\bar{a}tr\bar{\imath}$ ) of the apex, the right and left corners of the middle triangle where She abides as Kāmesvarī, Vajresvarī and Bhagamālinī respectively.

Bears the appellations of the the Eldest the Second and the Youngest. (Jyeştha-madhya-bālākhyā). Jyeştha means Eldest or most excellent. By this expression S'rīmad Ūrddhvadeva-nātha is meant. By Middle (Madhya) or Second S'rī Ṣaṣthadevanātha is meant and by Youngest (Bāla, which means a boy) is meant S'rī Mitradevanātha. The Devī bears these names.

The object of enjoyment of Parama Siva (Citprāṇa-viṣaya-bhūtā). By Cit-prāṇa is meant Parama S'iva because, He is the Svarūpa of Cit and is Prāṇa itself (Prāṇarūpa).

The Manduka S'ruti (1, 7) says:

"The wise think of the non-dual S'iva who is quiescent (S'āntam) and in whom the universe is absorbed (Prapañcopasamam). He is not inner or subjective cognition (Antahprajñam) nor is He outer or objective cognition (Bahihprajñam i.e. enjoyer of the gross world) and He is not between these two states (Nobhayatahprajñam). He is not massive knowingness (Prajñāna-ghanam). He knows not nor is any thing unknown to Him. He is unseen. He is not the subject of (pragmatic) knowledge (Avyavahāryam). He is beyond the scope of the senses of action (Agrāhyam). He has no attributes

(Alakṣaṇam) and is incomprehensible and cannot be described (Avya-padesyam), but is the essential experience of one Self (Ekātma-pratyaya-sāram). He is deemed to be the highest (Caturtham=lit. Fourth). He is the Ātmā. He should be known." S'iva is thus Cinmaya according to S'ruti.

In the same way S'ruti speaks of Him as Prāṇamaya also. The Chāndogya (7-15-1) says:

"As the spokes (of a wheel) are fixed to the hub so is every thing fixed on to this Prāṇa. Prāṇa moves by Prāṇa (i.e. by its own S'akti). Prāṇa gives Prāṇa for the propagation of Prāṇa (Prāṇa). Prāṇa verily is father, Prāṇa is mother, Prāṇa is brother, Prāṇa is sister, Prāṇa is preceptor (Ācārya)".

The Devī is the object of enjoyment (Viṣayabhūtā=Bhogyabhūtā) of Parama S'iva who is as above described. So it has been said: "This Deva ever wishes to have the pleasure of playing with this Devī."

The Supreme Lady of adoration (Parābhattārikā) who is as above described, revealed (Prakās'ayāmāṣa) the Vidyā to the three Gurus who are the seeds of the three ages beginning with Tretā as has already been described.

The words Sthānes'ā, Jyeṣtha-madhya-bālākhyā and Cit-prāṇa-viṣayabhūtā may be read in the plural accusative to qualify Trigurūn.

The interpretation will in that case also be as given above.

The Lords of the three Bijas  $(Bija-tritay\bar{a}dhipatin)$  The three Bijas are Vāgbhava and others. They are the Lords (Adhipati) in the sense that these Bijas indicate them. These three kinds of Gurus  $(Trividhadesik\bar{a}n)$  the Devi first purifies  $(Pariksya=S'odhayitv\bar{a})$ . By Vidyā is meant the Adividyā which issued from the lotus mouth of Parama S'iva and is the Cause of all causes. The Devi revealed the Vidya. By this we are to understand that She instructed (Upadidesia) the Gurus in the Vidyā.

Here by the statement, Revealed the Vidya having purified them. (Parīkṣya vidyām prakās ayāmāsa), we are to understand that the most excellent Guru who is Sadās iva (S'rī-Sadās ivātmā) instructs in this path which is in accordance with immutable tradition (Satsampradāya-siddham), the disciple who has for a long time done Ātmopāsana, has controlled his inclination (S'ānta), has conquered his senses (Dānta) and seeks initiation (Upāsana). So it has been said:

"O Great Queen, it is after initiation that the Guru should give instruction relating to Sādhana of the Vidyā".

Initiation  $(D\bar{\imath}k\bar{\imath}a)^{7}$  is of three kinds namely  $\bar{A}nav\bar{\imath}$ ,  $S'\bar{a}ktey\bar{\imath}$  and  $S'\bar{a}mbhav\bar{\imath}$ . It grants union  $(S\bar{a}yujya)$  with S'iva. In  $\bar{A}nav\bar{\imath}$   $D\bar{\imath}k\bar{\imath}a$  the special articles of worship are necessary. There is also needed intense devotion to, and Tarpaṇa and Dhyāna of, the Para-Devatā. S'ākta initiation is for the attainment of Siddhi by the Sādhanā of that particular S'akti for the worship of which a disciple is qualified. So it has been said:

When the Guru perceives that the disciple is ready for Sādhanā of (any form of) S'akti he should then initiate in that (S'akti) alone without hesitation. This is called  $S'\bar{a}ktey\bar{\imath}$   $D\bar{\imath}ks\bar{a}$ ".

S'āmbhavī Dīksā has been thus described:

"S'āmbhavī Dīkṣā is that which by the mere grace of the Guru makes manifest the S'iva state (S'ivatā-vyaktikārinī) and produces the Bliss of S'iva. The preceptor and the disciple should be selfless and without worldly desires or motives."

In the absence of any such initiation there can be no competency for Sādhanā. Initiation to be fruitful should be the outcome of mere grace of the preceptor unmixed by any motive. The preceptor is bound to initiate even at his own expense if the disciple though qualified for initiation is unable to incur it. If the Guru himself is also unable to procure the necessary articles then he should do it in a concise form. So it has been said:

"The Guru should himself with his own money initiate the poor. He should liberate the disciple by Dīkṣā and use Dūrbā grass and water if nothing more can be had."

The conclusion we thus arrive at is this—that it is only he who is fully initiated who is competent for Brahma-vidyā. It has already been said that initiation becomes effective by propitiation (Samtarpaṇa) of the Para-Devatā. Samtarpaṇa or propitiation can be done by the offering of oblations of particular kinds of liquid substance used in particular Ages. For it has been said:—"(Oblation) of Devatās however is by nectar." The liquid substance is wine which is like excellent nectar. With this alone can offering be made to Para-Devatā, like Soma in Agnīṣtoma sacrifice.

Now if it be said that there is prohibition in texts like this: "The Brāhmaṇa should not drink wine nor should he eat flesh," we reply that we do not say that oblation to the Para-Devatā should be made by transgressing prohibitions applicable to particular cases and prompted merely by one's own desire. In what we have said we are convinced that this S'āmbhava Dars'ana is based upon the teachings of the Upaniṣads. Now it may be said what about the prohibition?" The answer is that this prohibition applies to the man who is uninitiated. For the initiated the best way of offering oblation to Devatā is to make it with wine. In the Sāmkhyāyana S'ākhā which is extracted from the ocean-like Rgveda, it is stated that divine dignity and dominion can be attained by the worship of the Adisundarī thus!—

"Those, who after having fully realised Her offer oblations (to Her) in the S'rīcakra which is inseparate from their body, with wine which has been converted by purification into nectar, become delirious in the excess of their joy, dwell in the high region where there is neither pain nor sorrow and enter the Supreme Light of Tripurā."

#### NOTES

Gurur ādyā bhavec chaktih sā vimarsamyī matā.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The three angles of the triangle (Kāmakalā).

The colour of the Rajas Guṇa of Kṛyā S'akti. The text quoted above is from the *Tripurāmahopaniṣat* but greatly mutilated though the sense is not. It is the second half of the 14th Rk of that Upaniṣad and runs thus:—Samapradhānau samasattvau samojare tayoh S'aktirajarā visvayonih. As quoted in the text it is not quite correct.

The Lalitārcana-mañjarī gives the names of the Gurus as follows. The seven of the Divya class are (1) Paraprakāsanandanātha, (2) Paras'ivānandanātha, (3) Paras'aktidevyambā, (4) Kaules'varānandanātha, (5) S'uklādevyambā, (6) Kules'varānandanātha, (7) Kāmes'varyambā. The four Gurus of the Siddha class are (1) Bhogānandanātha, (2) Klinnānandanātha, (3) Samayānandanātha, (4) Sahajānandanātha; the eight of the Mānava class are (1) Gaganānandanātha, (2) Vis'vānandanātha, (3) Vimalānandanātha, (4) Madanānandanātha, (5) Bhuvanāndanātha, (6) Nīlānandanātha, (7) Ātmānandanātha, (8) Priyānandanātha. Those of the first mentioned class should be worshipped behind and the other two on Her left and right respectively.

<sup>\*</sup> Cf. Tantrarāja xxxv:

### also Bhāvanopaniṣad I:

Srīguruh sarvakāraņabhūtā saktih.

- \* That is, He is not the state between Jagrat and Svapna.
- \* Cf. Tantrārāja (Tantrik Text vol. VIII) ch. 1. v. 8:

Tayā tair bhuvane tantram kalpe kalpe vijrimbhate.

(She, the Devi, age after age reveals Tantra through them (the Gurus).

- The Gandharvatantra speaks of Mantri, Sakti and Sambhavi.
- <sup>8</sup> According to another reading "Sivatādātmyadāyinī" which means that which brings about a sense of inseparateness with Siva.
  - \* Tripurāmahopaniṣad. Rk. 7.
- <sup>10</sup> The text has ' $Suray\bar{a}$ ' but Bhāskara reads 'Sudhaya' and the latter reading has been adopted in the translation.

#### VERSE 54

This is the end of the description by Puṇyānanda of the playful movements of the beautiful woman Kāmakalā which ever attract the desire of the amorous Para S'iva.

#### COMMENTARY

This is the end (Iti), The particle "Iti" indicates the end of the book composed by Puṇyānanda (Uditah puṇyānandāt). The literal meaning of the expression is "as arisen from Puṇyānanda" the author. Playful movements of the beautiful woman Kamakala (Kāmakalānanāvilāsah). By Kāmakalā is meant Vimars'as'akti who is inseparable (Avinābhūtā) from Kāmes'vara. She is the beautiful woman (Anganā) whose Vilāsa or amorous movements appear as the form of the Cakra, the Āvaraṇa-Devatās and the like. These amorous movements which have been caused by seeing Her beloved (i.e. Para-S'iva) always (Nityam) attract the mind or heart (Citta) of the amorous (Bhujanga=Rasika) Para-S'iva whose nature is pure Illumination (Prakāsaikasvabhāva) by producing in Him an excess of desire (Bhāva=Rāga).

If "Bhāvākarṣṇaharṣāya" be read for "Bhāvākarṣitacittāya" then the meaning will be that the sight of the playful movements produce in the amorous Para-S'iva that gladness which accompanies the experience of the emotion of love. In ordinary life (Loke'pi) the sight of the amorous movements of the beloved produces in the mind of the gay lover a sense of gladness which is accompanied by the sentiment of love (S'ṛṇgāra-bhāva). In the same way the play (Vilāsa) of Kāmakalā who is Cit-S'akti which express itself in the way She walks (Padavikṣepa) and in other movements (of Her body) produces infinite gladness in Para-S'iva who is facing towards and looking at Her who is His own S'akti,

The name of this book is Kamakalavilasa. It is written by and therefore has emanated from (*Uditah*) Puṇyānanda. This book always gladdens Para-S'iva.

#### VERSE 55

OBEISANCE to the venerated Lord the boatman (S'rīnātha-nāvika) by whose grace I have crossed this Ocean of Wandering, the waters of which are desire (Tṛṣṇāsalila) and the surface whereof is restless with the waves of anxiety (Cintātaraṅgacapala).

This is the end of Kamakalavilasa written by Srī Punyānanda Yogī.

#### COMMENTARY

"Ocean of wandering" (Prapañcavārās'i). By Prapañca is meant Samsāra or Wandering which is ocean-like (Vārās'ih=Vāridhih).

May good be (S'ubham astu).

This is the end of Cidvalli composed by Srī Natanānandanātha.

# Books By SIR JOHN WOODROFFE

## (ARTHUR AVALON)

On Yoga Philosophy, Tantra Shastra, and Mantra Shastra

"Excellent volumes. Sir John writes with power, knowledge and lucidity three rare qualities in authorship". —The Occult Review

"His books brilliantly inaugurate the study of the Tantras, the literature of which occupies a front rank in the religious life of Modern India".

—Prof. Sylvain Levi in La Revue Critique

"One cannot do enough homage to the magnificent series of publications which an English savant under the pseudonym of Arthur Avalon has brought into being".

—Revue Philosophique, Paris

Sir John Woodroffe's works are absolutely indispensable for all students of this very mixed but widespread and important phase of non-Vedic Hinduism.

—G. R. S. Mead

These books, dealing with the secret mysticism and magic of India, are the most interesting which have been published in recent years.

—Neue Metaphysische Rundschau

In Mr. Avalon these mystic writings have found an enthusiastic exponent and a daring investigator who is determined to disentangle the lofty conceptions of earlier and purer beliefs from much of the misconceptions and misunderstandings which have grown round them by the debasing and sensual rites practised in the name of Tantra.

-Madras Mail

"Mr. Avalon in his publications insists on the greatness of the Tantra and seeks to clear away by a dispassionate statement of the real facts the cloud of misconceptions which have obscured our view of this profound and powerful system."

—Sri Aurobindo in Arya

There is no doubt that the author has done good service to the Tantra Agama and students of philosophy in general by his scholarly contribution which has filled his heart and is a labour of love.

—Quarterly Journal of the Mythic Society

Permit me to seize this opportunity to congratulate you on the excellent get-up of your books of which I have "SERPENT POWER", "VARNAMALA" and "SHAKTI AND SHAKTA" all of which have been most enlightening.

—A reader from Egypt

Publishers: GANESH & CO., (MADRAS) LTD., MADRAS-17

श्रीगणेशशारदागुरुभ्यो नमः

श्रीपुण्यानन्दविरचितः

# कामकलाविलासः

श्रीनटनानन्दविरचितया

# चिद्वल्लचा संवलितः

वन्दे तिमशुनं दिन्यमाद्यमानन्दि द्धनम् ।
अनुत्तरं परं ज्योतिरिति यद्भान्यते बुधैः ॥ १ ॥
श्रीमते नटनानन्दयोगिने परमात्मने ।
रक्तगुक्कप्रभामिश्रतेजसे गुरवे नमः ॥ २ ॥
प्रणमत नाथानन्दं परया भक्त्या चिदैनयबोधानन्दम् ।
उपनिषदर्थनिगृदं सकलजनानन्दभद्रपीठारूढम् ॥ ३ ॥
नमः शिवाय नाथाय चिद्रुपानन्दरूपिणे ।
श्रीमते चटुलापाक्कपाटितातक्कशक्कवे ॥ ४ ॥
पुण्यानन्दमुनीन्द्रात्कामकला नाम विश्रुता जाता ।
आख्यां कांचिदमुष्या नटनानन्दः करोति सन्याख्याम् ॥ ५ ॥

इह हि शक्तिपातसमुन्मिषत्सकलवेदवेदान्ततात्पर्यनिर्णयविशारदाः सर्वागमार्था-वघारितात्मयाथार्थ्यविदः सिचदानन्दिसन्धिविहरणपटीयांसः, अत्रभवन्तः पुण्यानन्दाः स्वयं परमात्मानं प्रकाशयन्तः परमेश्वरमात्मत्वेन समाविशन्तः परेषामि भक्तिभाजां पुरुषाणामुज्जिहीर्षुतया परमात्मैकत्वलक्षणं रक्षणमाशासते—

# सकलभुवनोदयस्थितिलयमयलीलाविनोदनोचुक्तः। अन्तर्लीनविमर्जाः पातु महेदाः प्रकादामात्रतनुः॥ १॥

इति । अत्र पुण्यानन्दयोगिनः पुण्यवशात् स्वाभाविकभक्तिपरितोषितपरम-गुरुवरकरुणाकटाक्षनिर्धृतनिखिलपाशस्तोमाः सःसंप्रदायनिष्णाताः सकलनिगमागमा-वधारिततत्त्वयाथार्थ्यविदः सकलविद्याधिदेवताभूतमहात्रिपुरसुन्दरीमन्त्रचक्रपूजाक्रम-व्याचिकीर्षतया तद्धिष्ठानभूतकामकामेश्वरीरूपमादावाचक्षते — सकलेत्यादि । सक-लानां अवनानां उदयः उत्पत्तिः, स्थितिः रक्षा, लयः नाशः, एतत्त्रितयं तिरोधानानु-प्रहयोरुपलक्षणम् । यथा त्रिवृत्करणं पञ्चीकरणस्य, एतत्पञ्चविधकृत्यप्रचुरा या लीला तया विनोदनं कीडनम्, तस्मिन् उद्युक्तः जागरूकः । मयडत्र पाचुर्यार्थे विहितः । " अन्नमयो यज्ञः" इतिवत् । न तादृशे चिन्मय इतिवत् । कुतः ? पश्चविधकृत्यं हि कार्यै जगन्निष्ठम् । लीला तु परमेश्वरनिष्ठा । तस्मादल सकलशब्दविशेषितभुवनपदेन भवत्यस्मादिति शिवादिधरण्यन्तं तत्त्वजातमुच्यते । एतेषां तत्त्वानां ब्रह्मणः सका-शादुत्पन्नत्वात्तिसम् स्थितत्वात्तिसन्नेव लयात् । तथा च तैत्तिरीयश्रुतिः — "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति । तद्विजिज्ञासस्व, तद्वक्षेति " इति । उद्युक्त इत्यनेन "सदेव सोम्येदमप्र आसीत् । एकमेवाद्वितीयम् " इति । ब्रह्मेति स्वान्तः स्थितं प्रपञ्चम् ; " बहु स्यां प्रजायेयेति ", " तदात्मनं स्वयमकुरुत " इति संकरपविशिष्टलक्षणसृष्टचुन्मुखोऽभूदित्युक्तं भवति । तथा रहस्यगुरवः-

> '' चिदात्मैव हि देवोऽन्तः स्थितिमिच्छावशाह्नहिः। योगीव निरुपादानमर्थजातं प्रकाशयेत्॥ ''

इति । अत एवेश्वरस्य जगत्सृष्ट्यादिकं लीलामात्रम् ; न प्रयोजनमस्ति । तथा च हृद्यसूत्रम्—" स्वेच्छया स्वभित्तौ विश्वमुन्मीलयति" इति, तथा वचनमिष— " स्वेच्छयैव जगत्सर्वे निगिरत्युद्धिरत्यि ।" इति । श्रुतिरिष—" यथोर्णनािभः सुजते गृह्वते च" इति । वचनान्तरमिष—

" जगिचत्रं समालिख्य स्वेच्छा तूलिकयात्मि । स्वयमेव समालोक्य शीणाति परमेश्वरः ॥ " इति । एवं च महेश्वर एक एव जगदुत्पादननिमित्तोपादानतामयते ; " बहु स्याम्" इति बहुभवनश्रुतेः । " एकमेवाद्वितीयम् " इत्यधिष्ठानान्तरनिषेधाच । मृत्यभिज्ञासुत्रेऽपि—" चितिरेव चेतनपदादवरूढा चित्तसंकोचिनीचित्तम्" इत्यनेन परमात्मैव जीवस्वरूपमगमदित्युक्तम् । श्रुतिरिपि—" अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणि" इत्यत्रवीत् । तथा छिलतोपारुयानेऽपि—

" हृदयस्थापि लोकानामदृत्या मोहनात्मिका । नामरूपविभागं च या करोति स्वलीलया ॥"

इति । चतुःश्वत्यां च—"अस्यां परिणतायां तु न किंचित्परिदृश्यते ।" इत्यादिस्मृतिजालमुदाहर्तेन्यम् । तथा छान्दोग्ये—"स्तन्धोऽस्युत तमादेशमप्राक्ष्यो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञतं विज्ञातम्" इत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय, दृष्टान्तमाह—"वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्" इत्यादिवचनात्, ब्रह्मैव तत्तदाकारेण परिणम्य विहरतीति सिद्धम् ।

ननु एतावता प्रकरणेन जगतो ब्रह्मस्वरूपाव्यतिरिक्तत्वमुक्तम् । एवं च सित जगद्वचितिरिक्तलक्षणं ब्रह्मस्वरूपं कीदृशमित्याकाङ्क्षायामाह—अन्तर्लीनिवमशे इत्यादिना । विमृश्यते परामृश्यते इदिमिति विमर्शः प्रपञ्चः । इदिमत्येव हि परमात्मना सृष्टस्य जगतः प्रसिद्धः परामर्शः । तथा च श्रुतिः—"आत्मन आकाशः संभूतः" इत्यारभ्य, "स वा एष पुरुषोऽन्नरसमयः" इति शरीरसृष्टिमुक्तवा, "तस्येदमेव शिरः, अयं दक्षिणः पक्षः, अयमुत्तरः पक्षः, अयमात्मा, इदं पुच्छं प्रतिष्ठा " इत्यादिवाक्येन इदिमदिमित्येव हि प्रपञ्चपरामर्शो दृश्यते । परापञ्चाशिकायामपि—"अहिम प्रलयं कुर्विन्नदमः प्रतियोगिनः ।" इति ब्रह्मप्रतियोगिभृतस्य प्रपञ्चस्य इदमानिर्देशः कृतः । एवंभूतो विमर्शः प्रपञ्चः अन्तर्लीनोऽन्तर्गतो विमर्शः यस्य स अन्तर्लीन-विमर्शः । तदयमर्थः—स्वात्मसात्कृतासिलप्रपञ्चः परिपूर्णाहंभावभावनागर्भितः परमानन्दपरज्योतिःस्वरूपः परमात्मेति । एतच उत्तरत्र अहमर्थनिर्णयप्रकरणे प्रपञ्चित्यते । इहापि प्रसङ्गात् किश्चिदुच्यते । ब्रह्म चाहमिति परमानन्दी भवति । तथा चोपनिषत्—"तस्माद्वा एतस्माद्विज्ञानमयात् । अन्योऽन्तर आत्मानन्दमयः" इति परमात्मानं निर्दिश्य ; "तस्य प्रियमेव शिरः । मोदो दक्षिणः पक्षः । प्रमोद

उत्तरः पक्षः । आनन्द आस्मा । ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठा । " इति पूर्णाहंताविशिष्टं परं ब्रह्म ब्रवीति । ननु, "आनन्द आस्मा " इति आनन्दस्यत्वमात्मनः प्रतिपाद्यते, न नु पूर्णाहंताविशिष्टत्वम् ; तत्कथमुच्यते ? पूर्णाहंताविशिष्टत्वं परं ब्रह्मेति । आनन्दो नाम विश्वास्मभावना । तथा सुवाछोपनिषदि—" अन्नमयो भूतात्मा, प्राणमय इन्द्रियात्मा, मनोमयः संकल्पात्मा, विज्ञानमयः कालात्मा, आनन्दमयो लयात्मा" इति । अत्र लयः पूर्णाहंभावना । वचनमपि—" ध्यानकोटिसमो लयः " इति, "विदानन्दघनं महत्" इत्यत्र अमृतानन्दयोगिभिः, "विच्चैतन्यकला, आनन्दो विश्वाहंतापरिणामः ताभ्यां घनं बहिरन्तिनरन्तरान्निबिडम्, यथा लवणं घनम्, महत् देशकालाकारैरनाकलितं, चिन्मयत्वात् । " इत्युक्तत्वात् एवं व्याख्यातम् । अथवा जगदुत्पत्तिस्थितिलयहेतुभूताकृतिमाहंभावपरामशों विमर्शः । तथा नागानन्दाः—" विमर्शो नाम विश्वाकारेण वा, विश्वप्रकाशेन वा विश्वोपसंहारेण वा अकृतिमोऽहमिति स्फुरणम् । तस्य अन्तर्लीनत्वं नाम अन्तर्मुखत्वम् " इति ; तथा चायमर्थः—अन्तर्लीनोऽन्तर्मुखो विमर्शः पूर्णाहंभावो यस्येति । तथा श्रीस्वच्छन्दशास्त्रे—

"स तु योऽन्तर्भुखो भावः सर्वज्ञादिगुणास्पदः। तस्य लोपः कदाचित्स्यादन्यस्यानुपलम्भनात्॥"

## इति । विरूपाक्षपञ्चाशिकायामपि-

'' स्वपरावभासनक्षम आत्मा विश्वस्य यः प्रकाशोऽसौ । अहमिति स एक उक्तोऽहंता स्थितिरीदशी तस्य ॥ ''

इति । शिवानन्दस्वामिनोऽपि—" अहमित्यक्कमाकान्तसमस्तभुवनत्रयम् " इति । तत्तादशपरब्रह्मणः परमेश्वरस्य प्रकाशैकस्वभावत्वं सर्वस्मात्परत्वं चाह—प्रकाशमात्र-तनुर्महेश इति । प्रकाशमात्रा प्रकाशानितिरिक्ता तनुर्यस्य । तथा च छान्दोग्ये— "यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते," "तं देवा ज्योतिरायुर्होपासतेऽमृतम्" इति । "स एष संप्रसादोऽस्माच्छरीरात्समुत्थाय परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते" इति,

"न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमिः।

तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वमिदं विभाति ॥ "

इत्यादि च। तथा रहस्यागमश्च—" स्वरूपज्योतिरेवान्तः परावागनपायिनी" "वन्दे ज्योतिरनुत्तरम्" इति च। परापश्चाश्चिकायामि — "य एकोऽन्तरिदं ज्योतिः स तेजांसि तमांसि च" इति । सौभाग्यहृद्येऽिष — "तन्महः परमं नौमि" इत्यादि । अत्र प्रकाशत्वं नाम 'इच्छामि' 'जानामि' 'करोमि' इत्युत्तमपुरुषान्तर्गतस्पुरुणरूपाहंपरामशे एव । ततश्च सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वसर्वेश्वरत्वस्पपश्चशक्तिसंविलतं परं ब्रह्मेत्युक्तं भवति । ननु सूर्यादीनामि प्रकाशकत्वं दृष्टम् । तत्कथमस्येव परप्रकाशरूपत्वमित्यत आहः— महेश इति । महांश्वासावीशश्चेति महेशः । महत्वं च देशकालाकारैरनवच्छित्रस्वस्त्रपत्वम् । ईशत्वं च सर्वेनियन्तृत्वम् । तथा च यजुःश्वतिः— "यतो वाचो निवर्तन्ते" इति सर्वप्रकारेणापरिच्छित्रं ब्रह्मेति निर्दिश्य,

''तस्यैवेषा परा देवी स्वभावामर्शनोत्सुका । पूर्णत्वं सर्वभावानां यस्या नाल्पं न वाधिकम् ॥ ''

इति ब्रवीति । तथा अथर्वणवेदोपनिषदि—" अथ कस्मादुच्यते महेश्वरः, सर्वान् लोकान् संभक्षः संभक्षयत्यजस्रं, सृजति विसृजति वासयति । तस्मादुच्यते महेश्वरः" इति । उपनिषद्नतरेऽपि—

> "यो वेदादौ स्वरः प्रोक्तो वेदान्ते च प्रतिष्ठितः । तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परस्स महेश्वरः ॥ "

"भीषास्माद्वातः पवते" इत्यादि । " एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठतः" इत्यादि च । तथा प्रत्यक्षोपनिषत्—" यत्परं ब्रह्म म एको रुद्रः स ईशानः स भगवान् महेश्वरः स महादेवः" इति । परा-पश्चाश्चिकायामपि—

"स एव सर्वभूतानां स्वभावः परमेश्वरः ।

स एव मैरवो देवो जगद्भरणलक्षणः ॥ "

इति परमेश्वरं निर्दिश्य---

"तस्यैवैषा परा देवी स्वभावामर्शनोत्सुका ।

पूर्णत्वं सर्वभावानां यस्या नाल्पं न वाधिकम् ॥ "
इति संपूर्णस्वपराशक्तियोगं परमात्मनो विधाय,

"एव देवोऽनया देव्या नित्यं क्रीडारसोत्सुकः। विचित्रान् सृष्टिसंहारान्विधत्ते युगपत्वभुः॥ अतिदुर्घटकारित्वमस्यानुत्तरमेव तत्। एतदेव स्वतन्त्रत्वमैश्वर्यं परबोधितम् ॥"

इति ब्रह्मस्वरूपं सम्यवप्रकल्प्य प्रशिव्यतम् । एवं पराभट्टारिकासहितः श्रीपर-मेश्वरः, "एव सर्वेश्वरः, एव भूताधिपतिः, एव भूतपाल एव सेतुर्विधरण एवां लोका-नामसंभेदाय" इति बृहदारण्यकोक्तरीत्या सर्वप्रकारेण सर्वेरक्षकः परमेश्वरः परमात्मा युष्मान् पात्विति निरवधिकदयाशालिनः पुण्यानन्दाः पुण्यपुरुषानाशासते । पालनं चात्र परमात्मैकत्वरूपमेव । तथा चिद्विलासे—" मेदलक्षणविपक्षसंकटात् तारणं परमिहात्मरक्षणम् ।" इत्यमेदेन चिन्तनमभिषेतम् । इदं चात्र पुण्यानन्दानामाकृतम्; सर्वभूतसुहत्परमात्मैवात्र लोके सद्गुरुरूपमास्थाय कतिचन भक्तिभाजः संरक्षतीति । अत्र यजुःश्रुतिः—" स चाचार्यवंशो श्रेयो भवत्याचार्याणामसावसावित्या भगवतः ।"

> '' आचार्यवान् पुरुषो वेद आचार्यस्तु ते गतिं वक्ता । त्वं हि नः पिता योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयति ॥ परीक्ष्य लोकान् कर्मचितान् ब्राह्मणो निर्वेदमायान्नास्त्यकृतः कृतेन । तद्विज्ञानार्थे स गुरुमेवाभिगच्छेत् समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् ॥ "

इत्यादिश्रुतिजालं श्रीगुरूपसदनद्वारा ब्रह्मपाप्तिमभिधत्ते । यथा चागमश्र—

" शिवशक्तिसमायोगाज्जन्मान्तरकृताच्छुभात् । शिवपूजानुचिन्ता स्यात्कर्मे साम्यं यदा भवेत् ॥ शिव एव तदा साक्षादास्थाय गुरुविमहम् । दीक्षां करोति विश्वात्मा शंभुशक्त्यनुवेधतः ॥ " इति ।

<sup>1</sup> परबोधिता.

गीता च--

"तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया । उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः ॥"

इति । अभियुक्तोक्तिश्च-'' कल्याणि देशिककटाक्षसमाश्रयेण कारुण्यतो भवसि शांभववेषदीक्षा । '' '' परमशिवादिपदद्वयपारंपर्यक्रमागतं भाव्यम् '' इति च ।

अत्र किंचित्प्रसङ्गादुच्यते—'पातु महेशः प्रकाशमात्रतनुः' इत्यनेन गुरुदेवतामन्त्राणामैक्यं प्रतिपादितम् । कथम् श आचार्यस्य प्रकाशकत्वम् अस्त्येव । तथा सूत्रम्—''गुरुरुपायः'' इति । तथा तद्वृत्तिकारोऽपि—

> " गृणातीति गुरुस्तत्त्वं स्तोत्रव्याप्तिप्रदर्शकः । मन्त्रवीर्यस्य तेनासावुपाय इति कीर्तितः ॥ "

इति । रक्षकत्वं मन्त्रस्याप्यस्ति । मननात् त्रायत इति मन्त्रशब्दार्थः । यथागमश्च— "मननात्त्राणधर्माणो मन्त्राः स्युः परिकीर्तिताः ।" इति । शिवसूत्रमिष— "चित्तं मन्त्रः" इति चैतन्यरक्षकत्वं मन्त्रस्य प्रतिपाद्यते । अयमर्थः चतुःशत्यामिष अर्थषट्कनिरूपणप्रकरणे निगर्भाभिषेययोः प्रतिपाद्यते—

> " निगर्भार्थो महादेवि शिवगुर्वात्मगोचरः । तत्प्रकारं च देवेशि दिङ्मात्रेण वदामि ते ॥ निष्कलत्वं शिवे बुद्धा तद्रुपत्वं गुरोरपि । तन्निरीक्षणसामर्थ्यादात्मनश्च शिवात्मता ॥"

इति । एतद्भिप्रायेणास्मदाचार्यवर्थैः श्रीशंकरानन्दगुरुभिरपि सम्यक् निरणायि ;

"नमः शिवाय नाथाय चिद्रूपानन्दरूपिणे। श्रीमते चटुलापाङ्गपाटितातङ्कशङ्कवे॥"

इत्यादि । तथा श्वेताश्वतरोपनिषदि-

" यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥" इति । एवं च सत्संप्रदायिभिरेव माहेश्वरैः आत्मा कामेश्वरः प्राप्यते । न तु अन्यैरित्यलं प्रसक्तानुप्रसक्तचा । प्रकृतमनुसरामः ॥ १ ॥

ननु कथमयमात्मा परमशिवभट्टारक एव सर्वकर्तेत्युच्यते, तस्य सर्वकर्तृत्व-निषेधश्रवणात् । श्रूयते हि—

> "न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च विद्यते । परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते . . . . . . . . . . . . . ॥ "

इति पराभद्दारिकासंबन्धादेव सर्वकर्तृत्वाभ्यधिकत्वप्रतिपादनपुरःसरं पराभद्दारिकाया एव सर्वजगदुत्पत्तिश्रवणात् । किंच—'' आनीदवात स्वध्या तदेकम् ।'' इति । "श्रद्धया देवो देवत्वमरनुते ।'' इत्यादि । '' सा साक्षिणो विजयते तव मूर्तिरेका ।'' इत्यभियुक्तस्मृतिश्च । पराभद्दारिकासंनिधानादेव अस्य महेश्वरस्य सत्ताश्रवणाच । केवलमीश्वरस्य सर्वकर्तृत्वादिकं न संघटत इति, सत्यम् । न हि वयं परमेश्वरः परमश्चिवः पराभद्दारिकारहितः केवलकर्तेति वदामः । किं तु शिवशक्तिस्त्पकमेव तत्त्वमिति निश्चित्य तस्य कारणत्वमवोचाम । तथा प्रामाणिक-वचनम्—'' शिवशक्तिरिति ह्येकं तत्त्वमाहुर्मनीषिणः'' इति । श्रीस्वच्छन्देऽिष्

" तत्त्वारूढः स भगवान् श्विवः परमकारणम् । शिवःसर्वस्य कर्तेयं शक्तिः कारणमुच्यते ''॥ इत्युभयोरपि कर्तृत्वमुच्यते । तत्रैव ;

> " शिवाभिन्ना परा शक्तिः सर्वकर्मशरीरिणी । वामादीच्छादिभेदेन मिथुनत्रयतां गता ॥"

इति स्मरणात् एकमेव जगत्कारणम् । अन्यथा श्रुतिविरोधः प्रसज्येत, "सदेव सोम्येदमप्र आसीत् एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म" इत्येकत्वावधारणात् । तस्माच्छिवस्य कारणत्ववचनं शक्तेरि समानम् । अत एव शक्तेरि कर्तृत्वमुच्यमानं शिवस्यापि तुरुयम् । यदाहुः,

> "न शिवेन विना देवी न देव्या च विना शिवः। नानयोरन्तरं किश्चिचन्द्रचन्द्रिकयोरिव ॥"

इत्यागमसिद्धान्तरीत्या पराभट्टारिकाया अपि सर्वकारणत्वमाह

# सा जयति शक्तिराचा निजसुखमयनिरुपमाकारा। भाविचराचरवीजं शिवरूपविमर्शनिर्मलादर्शः॥२॥

सेति । सा आद्या शक्तिः; अनवच्छित्रा पराभट्टारिका महात्रिपुरसुन्दरी, जयति: सर्वोत्कर्षेण वर्तते । सैव शिवादिक्षित्यन्तषट्त्रिंशत्तत्वमयसर्वप्रपश्चात्मिका तदुत्तीर्णा चेति सर्वोपनिषत्प्रसिद्धा त्रिपुरा अभिधीयते । एवं हि सत्संप्रदायविद्भिः महायोगिभिः पुरुषैः त्रिपुराशब्दनिर्वचनं क्रियते । कथं १ त्रिभ्यस्तेजोऽबन्नादिभ्यः पुरा भूता त्रिपुरेति । तेजोऽबन्नादिभ्यः पूर्वसत्त्वमेव हि सर्वतत्त्वातिकान्तत्वं ब्रह्मणः, तद्द्वारा सर्वतत्त्वात्मकत्वं च ; उपनिषद्प्येवमेवाह, यथा छान्दोग्ये षष्ठप्रपाठके— "श्वेतकेतुर्हारुणेय आस तं ह पितोवाच श्वेतकेतो वस ब्रह्मचर्यम्" इति पुत्रस्य वेदाध्ययनादिरूपब्रह्मचर्ये विधाय ; "स ह द्वादशवर्ष उपेत्य चतुर्विशातिवर्षः सर्वान्वेदानधीत्य महामना अनुचानमानी स्तब्ध एयाय, तं ह पितोवाच, इवेतकेतो यन्तु सोम्येदं महामना अनुचानमानी स्तब्धोऽस्युत तमादेशमप्राक्ष्यो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम् । " इत्यादिना शिष्ययोग्यतां निश्चित्य आचार्यो ब्रह्मविद्यामुपादिशत् । तत्र एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञानद्वारा सर्वतत्त्वानां तन्मयत्वमुक्तम् । तत्र दृष्टान्तमाकाङ्क्षमाणः शिष्यः पृच्छति, "कथं नु भगवः स आदेशो भवति" इति "यथा सोम्यैकेन मृत्पिण्डेन सर्वे मृन्मयं विज्ञातं स्याद् वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम् " इत्यादि-दृष्टान्तपरंपरया परब्रह्मणो विश्वात्मकत्वं तदुत्तीर्णत्वं चाभ्युत्थाय, अनन्तरं च; "सदेव सोम्येदमप्र आसीत्, एकमेवाद्वितीयम्" इत्यादिना विश्वातीतं वस्त्वभि-धाय, पुनश्च विश्वात्मकमभिधत्ते—''तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेयेति '' इति संकल्प्य, "तत्तेजोऽस्रजत " इति तेजोऽबन्नाानि सृष्ट्या, " सेयं देवतैक्षत हन्ताहमिमास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति । तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकां करवाणीति सेयं देवतेमास्तिस्रो देवता अनेनैव जीवेनात्मनानुपविश्य नामरूपे व्याकरोत् । तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकामकरोत् " इत्यादिना तेजोऽबन्नानामहं-भावेन ब्रह्मणः सर्वपूर्ववर्तित्वं सर्ववस्तुपूरकत्वं च स्वस्वरूपकमित्युक्तवा तेजोऽबन्नात्मक- मेव देवादिस्थावरान्तं तत्त्वजालमाचष्टे । यथा वा "अपागादमेरिमःवं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यम्" इत्यादिना "अन्नमिशतं त्रेधा विधीयते तस्य यः स्थिविष्ठो घातुस्तत्पुरीषं भवति यो मध्यमस्तन्मांसं योऽणिष्ठस्तन्मनः" इत्यादिना त्रिवृत्कृतप्रपञ्चपूरणात् त्रिपुरैव परं ब्रह्मेत्यभिधीयते । इममेवार्थमुत्तरत्र मन्थकारो वक्ति—" षट्त्रिंशत्तत्वात्मा तत्त्वातीता च केवला विद्या ।" इति, स्मृतिरिपि—" विश्वात्मिकां तदुत्तीणीं हृदयं परमेशितुः ।" इति । श्रीवामकेश्वर-तन्त्रेऽिष—

"त्रिपुरा परमा शक्तिराद्या जाता महेश्वरी। स्थूलसूक्ष्मविभेदेन त्रैलोक्योत्पत्तिमातृका। कबलीकृतनिःशेषतत्त्वप्रामस्वरूपिणी॥"

## इति । श्रीस्वच्छन्देऽपि---

"नात्र कालः कलाभावो नैकता न च देवता। स्रुनिर्वाणं परं तत्त्वं रुद्भवक्तं तदुच्यते ॥ शिवशक्तिरिति ख्यातं निर्विकल्पं निरक्षनम् । पश्यातीतं वरारोहे वाङ्मनोऽतीतमद्भुतम् ॥ अनिष्कलं च सकलं नीरूपं निर्विकल्पकम् । निर्द्वेन्द्वं परमं तत्त्वं शिवाख्यं परमं पदम् ॥"

# इति । अस्मदुक्तसिचदानन्दवासनायां च-

" विश्वात्मिकां तदुत्तीर्णो प्रकाशामर्शरूपिणीम् । परापरमर्थी देवीमात्मत्वेन विशाम्यहम् ॥ "

इत्यादिबहुश्रुतिस्मृत्यादिषु सर्वोत्कृष्टत्वं त्रिपुरायास्तत्र तत्र चोद्घोष्यते । एतदेव विवृणोति— निजसुखमयनित्यनिरुपमाकारेत्यनेन । निजः स्वाभाविकः, सुखमयः दुःखासंभिन्नानन्दरूपः, नित्यः सार्वकालिकः, निरुपमः निःसमाभ्यधिकः, आकारः स्वरूपं यस्याः सा । तद्यमर्थः— निरवधिकाकृत्रिमात्मानन्दरूपिणीति । तथैवोपनिषत्—'' तस्येयं पृथिवी सर्वा वित्तस्य पूर्णा स्यात् । म एको मानुष आनन्दः,'' इत्यन्तमुत्तरोत्तरशत-

गुणितक्रमेण मनुष्यादिचतुर्मुखपर्यन्तं पुरुषाणामानन्दपरंपरामुपन्यस्य, "स एको ब्रह्मण आनन्दः। स यश्चायं पुरुषे। यश्चासावादित्ये। स एकः" इति सर्वो-त्कृष्टानन्दवद्वह्मणः सर्वात्मकत्वं सर्वोत्तीर्णत्वं वक्ति। उपनिषदन्तरेऽपि "भूमैव सुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्यः" इत्युक्त्वा, "यत्र नान्यत्पर्यति नान्यच्छृणोति नान्यद्विजानाति स भूमा" इत्यपरिच्छन्नानन्दमयमेव ब्रह्म श्रूयते। तथा च "एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति", इति, इतरेषां ब्रह्मानन्दसमुद्र-विमुट्त्वमुच्यते। वामकेश्वरतन्त्रे—

" प्रणमामि महादेवीं परमानन्दरूपिणीम् । अद्यापि यस्या जानन्ति न मनागपि देवताः ॥ नित्यानन्दघनं परम् . . . . . . . . . । "

इति । "नित्यानन्दे निरुपमपदे निर्मेले निर्विकरुपे " इति, "निष्यन्दमान-सुखबोधसुधास्वरूपे " इति, "परमानन्दसंदोहप्रमोदभरनिर्मेरे " इति "परमा-नन्दसंपूर्णपदसौभाग्यदायकम् " इत्याद्यभियुक्ततमोक्त्रचा च सचिदानन्दस्वरूपिणी त्रिपुरेति निश्चीयते । भाविचराचरबीजमिति ; भाविनोः संपत्स्यमानयोः चराचरयोः स्थावरजङ्गमयोः बीजं योनिः कारणमित्यर्थः । अत्र यजुःश्चृतिः—

> "यो देवानां प्रथमं पुरस्ताद्विश्वाधिको रुद्रो महर्षिः । हिरण्यगर्भे पश्यत जायमानं स नो देवः शुभया स्मृत्या संयुनक्तु ॥ स विश्वकृद्विश्वविदात्मयोनिर्ज्ञः कालकालो गुणी सर्वविद्यः । यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वे यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै ॥ य ईशोऽस्य जगतो नित्यमेव नान्यो हेतुर्विद्यत ईशनाय । एको वशी सर्वभूतान्तरात्मा एकं बीजं बहुधा यः करोति ॥"

## इत्यादिर्द्रष्टव्यः । आगमश्र—

"यदा सा परमा शक्तिः स्वेच्छया विश्वरूपिणी ।
स्फुरत्तामात्मनः पश्येत्तदा चक्रस्य संभवः ॥
यथा न्यग्रोधवीजस्थशक्तिरूपो महाद्रुमः ।
तथा हृदयवीजस्थं जगदेतचराचरम् ॥"

इति । लिलितोपारुयाने च--- ''या ससर्ज विधातारं सर्गादौ वारिपूरितम् '' इति । परावासनायामपि--

" जगिचत्रं समालिरव्य स्वयमेवात्मविम्रहम् । स्वयमेव समालोक्य संतुष्टां परमाद्भुतम् । प्रकाशजीवसंलीनविमर्शात्मस्वरूपिणीम् ॥ " इति ।

ननु शिवस्य जगिन्नर्गातृश्वं शक्त्रचा विना कारणत्वं न बोभवीति, तथा पराशक्तेरि परमशिवेन विना कारणत्वं न भवेदिति, तत्कथमुच्यते शाविचराचर-बीजिमिति, अत आह—शिवरूपिवपर्शिनिर्मलाद्र्श्चं इति । शिवस्य स्वरूपम् अहमित्ये-वमाकारं तस्य विमर्शः परामर्शनम् अहमित्येवंरूपं ज्ञानम् तस्य प्रकाशने निर्मलाद्र्शः सम्यक् प्रकाशनचतुर इत्यर्थः । अयमर्थः— यथा सिंहासनारूढः कश्चिद्राजा अतिमुन्दरः स्वात्माभिमुखावस्थितस्वच्छद्र्पणतले स्वात्मप्रतिविम्बं सम्यक् प्रसमीक्ष्य तत्प्रतिविम्बन्मयमहिमिति जानाति । एवं परमेश्वरोऽपि स्वाधीनभूतां स्वात्मशक्तिं सम्यगवलोक्य स्वस्वरूपमवगच्छति परिपूर्णोऽहिमिति । एवं च दर्पणस्य स्वसंनिहितवस्तुसंबन्धाभावे स्वान्तर्गतप्रतिविम्बावभासनमनुपपन्नं भवति । तद्वत् पराशक्तिरिप परमशिवसंबन्धान्भावे स्वान्तर्रिस्वतप्रश्चिनगरणं न संघटत इत्यर्थात् लभ्यमेवैतत् । तस्मान्न केवलेन शिवेन वा, केवलया शक्त्या वा जगिन्नर्भीयते । किंतु उभाभ्यामेव कामकामेश्व-राभ्याम् अखिलं तत्त्वजातमातन्यते । यथा श्वेताश्वतरोपनिषदि—

"य एको जालवानीश ईशनीभिः सर्वान् लोकानीशत ईशनीभिः। य एवैक उद्भवे संभवे च य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ति॥ य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगाद्वर्णाननेकान्निहितार्थो दघाति। वि चैति चान्ते विश्वमादौ स देवः स नो बुद्धचा शुभया संयुनक्तु॥" इति। यथोक्तमभियुक्तैश्चः

> " स्वेच्छाविभावितानन्दजगद्धिमविलासवत् । नौमि संविन्महापीठं शिवशक्तिपदाश्रयम् ॥ अखण्डितस्वभावोऽपि विचित्रां मातृकल्पनाम् । स्वहृन्मण्डलचके यः प्रथयेत्तं नुमः शिवम् ॥"

इति । सशक्तिकमहिमत्येवं रूपं परं ब्रह्मेति निर्णीतम् । अत्र यद्वक्तव्यं तदुत्तरत्र सम्यक् प्रपञ्च्य निरूप्यत इत्यलम् ॥ २ ॥

ननु निर्विमर्शमेव ब्रह्म वदन्ति केचन। तत्कथमुच्यते सविमर्शकं ब्रह्मेत्यत आह—

# स्फुटिशवशक्तिसमागमबीजाङ्कररूपिणी पराशक्तिः। अणुतररूपानुत्तरविमर्शिलिपिलक्ष्यविग्रहा भाति॥३॥

स्फुटेति । अस्यार्थः — अत्र पराशक्तिशब्देन प्रकृता ख्याता महात्रिपुरसुन्द्री अभिधीयते । " चिदानन्देच्छाज्ञानिकयारूपा " इति या श्रुतिः जगत्प्रसिद्धा, सा त्वेव-मुच्यते — स्फुटश्चित्रशक्तिसमागमबीजाङ्कुररूपिणीति । शिवश्च शक्तिश्च शिवशक्ती, तयोः समागमः संयोगः, स्फुटः व्यक्तः शिवशक्तिसमागमो योऽयं तेन ; बीजाङ्कुर-रूपिणीति ' बीजादङ्कुरम् अङ्कुराद्धीजमितिवत् ' शिवतत्त्वादिक्षितितत्त्वपर्यन्तं तत्त्व-जालमुत्तरोत्तरमुद्धावयेदित्यर्थः । अत्र शिवशब्देन ज्ञानशक्तिरभिधीयते, क्रानशक्त्य-धिष्ठितत्वाच्छितत्त्वाच्छितत्त्वस्य ; शक्तिशब्देनापि क्रियाशक्तिरभिधीयते, क्रियाशक्त्यधिष्ठितत्त्वाच्छितत्त्वत्वस्य ; शक्तिशब्देनापि क्रियाशक्तिरभिधीयते, क्रियाशक्त्यधिष्ठितत्त्वाच्छितत्त्वस्य ; चिदानन्दस्वरूपिण्याः सर्वत्र ज्ञानिक्रयाभ्यामेव प्रपञ्चनिर्माणी-चित्यदर्शनात् । तथा च श्रुतिः—" यदिदं ते दृश्यते तदानन्दयोनिः तेन जीवति, तदेषाभ्युक्ता परो वा एष आनन्दः स भागयोनिः, कामरूपावेतौ स आनन्दयोनिः आनन्दो ब्रह्म ब्रह्मैवैषा देवी एकानेकप्रपञ्चा स्यात् चतुर्थपौरुषार्थे आनन्दरूपा" इति । यथागमश्च—

" यदा सा परमा शक्तिः स्वेच्छया विश्वरूपिणी । स्फुरत्तामात्मनः पद्येत्तदा चक्रस्य संभवः ॥"

इति । प्रत्यभिज्ञास्त्रेऽपि—" चितिः स्वतन्त्रा विश्वसिद्धिहेतुः" इति । अभि-युक्तोक्तिश्च—" सा योनिः सर्वदेवानां शक्तीनां च . . ." इत्यादि । एवं चार्थो वर्णयितव्यः, सैव पराशक्तिः स्वयमेव शिवशक्तीभ्य विश्वं सृजतीति । तथा च श्रुतिः—" या लिङ्गमया निर्विततान हेतुर्याभ्यामिदं विश्वमादौ बभ्व " इत्यादि-ईष्टव्या । तथा चिद्विलासे— " मेदिनीप्रमुखमाशिवं मतं तत्त्वचक्रमिह चक्रमुत्तमम् । स्वस्वभावसमयावभासिनी देवता भवति सांविदी कला ॥"

इति ।

'' विसर्गशक्तीर्विश्वस्य कारणं च निरूपिता । ऐतरेयाच्यवेदान्ते परामर्शेन विस्तरात् ॥ ''

इत्यिभयुक्तोक्तिः । पुनस्तामेव विश्विनष्टि—अणुतररूपानुत्तरविमर्शिलिपछ्रस्य-विम्रहा भातीति । अणुतरम्, अत्यन्तस्क्षमं रूपम् अस्या इति अणुतररूपा । अत्र यजुःश्रुतिः—"स्क्ष्मात्स्क्ष्मतरं नित्यं तत्त्वमेव त्वमेव तत् । ", " यत्तददेश्य-मम्राह्मम्" " एष आत्मान्तर्ह्दयेऽणीयान् वीहिरूपाद्वा सर्षपाद्वा " इत्यादि, । तथा वचनमि ; " अणोरणुतरा देवी महतोऽपि महीयसी ।" इति ।

अत्रेदमितरहस्यम् अनुत्तरिलिपिरकारः; विमर्शिलिपिर्हकारः; ताभ्यां लक्ष्यं विमर्हं स्वरूपं यस्याः सा तथोका । अत्र, 'अनुत्तरिवमर्शिलिपिलक्ष्यविमहा' इत्यनेनाहमात्मिकान्तर्गिर्मितसमस्तवर्णकदम्बकापरा शक्तिः अकारादिहकारान्तं पश्चाशदक्षररूपिणी वर्णपदमन्त्रकलातत्त्वभुवनात्मकसमस्तप्रपञ्चजनियत्री पराभद्वारिका समस्तभूतात्तात्मा सर्वत्र वेदान्ते अहमहमित्येवमाकारेण प्रतीयमाना दृश्यत इत्युक्तं भवति ।
तथा बृहदारण्यके—" ब्रह्म वा इदमप्र आसीत्तदात्मानमेवावेत् । अहं ब्रह्मास्मीति"
इति । ऐतरेयेऽपि—" अ इति ब्रह्म तत्रागतमहम् " इति । तापिनीयेऽपि—
"कस्त्वमित्यहमिति होवाच । एवमेवेदं सर्वम् । तस्मादहमिति सर्वाभिधानम् ।
तस्यादिरयमकारः । स एव भवति । सर्व ब्यमात्मा । अयं हि सर्वान्तरात्मा । न
हीदं सर्वम् । निरात्मकमात्मैवेदं सर्वम् । तस्मात्सर्वात्मकेनाकारेण सर्वात्मकमात्मानमिन्वच्छेद्वह्मैवेदं सिच्दानन्दरूपम्" इति । तत्रैवान्यत्र—" तद्वा एतद्वह्म अद्वयं
बृहत्त्वात् । नित्यं शुद्धं बुद्धं मुक्तं सत्यं सूक्ष्मं परिपूर्णम् अद्वयं सिच्दानन्दं चिन्मात्रमेव " इति परमात्मानमभिधाय, तदुपासनाप्रकारमप्याह— " सुविभान्तं सक्वद्विभान्तं पुरतोऽस्मात्सर्वस्माद्विभान्तमद्वयं पर्यतो हंसः सोऽहमिति ब्रह्म भवति । य
एवं वेद ।" इति, पूर्णाहंभावभावनारूपमात्मोपासनमत्यन्तगोपनीयं रहस्यमिति

तद् गुरुमुखादेवावगन्तन्यमिति श्रुतिरेवाह, यथा छान्दोग्ये षष्ठपपाठके — "तदैक्षत", "सेयं देवतैक्षत" इत्यादिना तेजोबन्नात्मकरूपत्रयां सर्वजगन्निर्मात्रीं त्रिपुरामिषाय, "यो वै भूमा तत्सुखम्। यत्र नान्यत्पश्यति नान्यच्छृणोति नान्यद्विजानाति स भूमा" इति निरतिशयानन्दरूपिणीं तामेव निर्दिश्य, "स एवाधस्तात्" इत्युपक्रम्याह-मात्मानं निर्दिशति; "अहमेवाधस्तादहमुपरिष्टादहं पश्चादहं पुरस्तादहं दक्षिणतोऽह-मुचरतोऽहमेवेदं सर्वमिति" इति। तथा बृहदारण्यके — "त्वं वा अहमस्मि भगवो देवतैतासां वै त्वमसि भगवो देवता" इत्यादि। स्मृतिरिपः

> " ह्रबकारं द्वादशान्ते हकारं स्थिवरा विदुः । अहमात्मैकमद्वैतं यत्प्रकाशात्मविश्रमः ॥ अकारः सर्ववर्णाप्र्यः प्रकाशः परमशिवः । हकारोऽन्त्यः कलारूपो विमर्शाख्यः प्रकीर्तितः ॥ उभयोः सामरस्यं यत्परस्मिन्नहमि स्फुटम् ।"

## इति । श्रीविरुपाक्षपश्चिशकायामपि--

'' स्वपरावभासनक्षम आत्मा विश्वस्य यः प्रकाशोऽसौ । अहमिति स एक उक्तोऽहंता स्थितिरीदृशी तस्य ॥ '' इत्यादिवचनसहस्रमनुसंधेयमित्यलमतिविस्तरेण ॥ ३ ॥

इतः परं प्रबन्धेन प्रधानप्रतिपाद्यां कामकलाक्षररूपिणीमेव विवेक्तुकाम-स्तदक्षरस्वरूपां वक्तुमुपक्रमते—

# परिशावरविकरनिकरे प्रतिफलति विमर्शदर्पणे विशादे । प्रतिरुचिरुचिरे कुडचे चित्तमये निविशते महाबिन्दुः॥४॥

परिश्वरिवकर इत्यादि 'कला च दहनेन्दुविग्रहौ बिन्दू', इत्यन्तम् । परिश्वः प्रकाशैकस्वभावः परमिश्वमहारक एव ; रिवर्दिनकरः, तस्य कराः किरणाः ; तेषां निकरः पुञ्जः तिस्मन् विश्वदे ; निर्मले ; विमर्शदर्पणे ; विमर्शो नाम अनवधिरेका विस्फुरणशक्तिः । तथा च प्रत्यभिज्ञायाम्—"सा स्फुरत्ता" इत्यादि । सैव दर्पणत्वेन निरूप्यते स्वस्वरूपप्रकाशस्वात् । प्रतिफल्रतीति । तत्र प्रतिफल्नं नाम

स्वरूपावलोकनम् । तादशपितफलनस्वरूपावलोकने सित, चित्तमये ; ज्ञानैकस्वरूपे, प्रतिरुचिरुचिरे ; प्रतिप्रकाशमनोहरे, कुढचे । महाविन्दुः निविशते प्रविष्टो भवति । चित्तस्य कुडचत्वनिरूपणं महाविन्द्वाविर्मावकारणत्वात् । लोकेऽपि सूर्याभिमुखस्थित-दर्पणतले सूर्यिकरणपितफलनानन्तरं निकटगतकुडचे सूर्यिकरणपितहततेजोबिन्दुः प्रत्यक्षं प्रविते । तद्वत्प्रकाशरूपपरमेश्वरस्य दर्पणवत् स्वस्वरूपविमर्शसंबन्धे जाते तदानीं तत्र महाविन्दुः पूर्णोऽहिमित्यवंरूपः परमेश्वरोऽवभासत इत्यर्थः । तथा च छान्दोग्ये—"सदेव सोम्येदमप्र आसीत् । एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म" "तदेक्षत" "सेयं देवतैक्षत" इति च, "ब्रह्म वा इदमप्र आसीत् , तदात्मानमेव वेद, अहं ब्रह्मास्मीति" "स ईक्षत लोकान्नु सृजा इति ।" इत्यादिश्वतिष्ठ स्वात्मशक्तिनिरीक्ष-णाभिमुखं परं ब्रह्म जगत्कारणमित्युच्यते । आगमश्र—"स्फुरत्तामात्मनः पश्येत्दा चक्रस्य संभवः" इति । प्रत्यभिज्ञायामपि—

"सा स्फुरत्ता महासत्ता देशकालविशेषिणी। सैषा सारतया चोक्ता हृद्यं परमेष्ठिनः॥"

## इति । परमानन्दयोगिनोऽपि-

'' ईटगियत्तादिवचो दूरतरं स्वानुभूतिसंवेद्यम् । तत्तादशस्फरत्ताशेषं संवित्कथं नु सा वाच्या ॥"

इत्यादि । अन्यत्सर्वे शिवरूपविमर्शनिर्मलादर्श इत्यत्र प्रपश्चितम् ; तत्रैवावलोकित-व्यमित्यलम् ॥ ४ ॥

तादगुज्ज्वलात्मकशक्त्यवलोकनोद्भ्ताहंभावमेव विशिनष्टि—

# चित्तमयोऽहंकारः सुव्यक्ताहार्णसमरसाकारः। शिवशक्तिमिथुनपिण्डः कवलीकृतभुवनमण्डलो जयति॥ ५॥

चित्तमय इति । अस्यार्थः अहंकारः ; अहमित्युद्भूतात्मस्मरणानुभावाभि-व्यक्षको योऽयम् अहमहमित्येवं विमर्शः, तस्य कारः कारणमहंकारः । एवंभूतोऽहंकारः जयित सर्वोत्कर्षेण वर्तते । यथोक्तम् " प्रकाशस्यात्मविश्रान्तिरहंभावो हि कीर्तितः ।" इति । चित्तमयः ; ज्ञानैकस्वभावः । सुव्यक्ताहाणसमरसाकारः ; अश्र हश्च अहौ,

स्रुतरां व्यक्ती स्पष्टी, परस्परोद्भृतरूपी सुव्यक्ताही, तयोः समरसः एकलोलीभृतः आकारः निजरूपं यस्य । शिवशक्तिमिथुनपिण्डः; शिवः प्रकाशः, शक्तिर्विमर्शश्च, एतद्भृपं मिथुनं दिव्यदंपतिमयम् , पिण्डीभवति एकलोलीभवति यत्र स शिवशक्तिमिथुनपिण्डः । अत एव कवलीकृतस्रुवनमण्डलः; कवलीकृतम् अन्तः-स्थापितं सुवनमण्डलं षट्त्रिंशत्तत्वसंघातमयं येन सः । अयमर्थः—प्रत्याहारन्यायेन अन्तर्गितसमस्तवर्णकदम्बकाहंकाररूपप्रकाशविमर्शसंपटादेव शब्दार्थात्मकसर्वप्रश्चिकासो भवति । तथा च श्रुतिः—''य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगाद्वर्णाननेकानिहितार्थो दधाति ।'' तापिनीयेऽपि—''कस्विमत्यहमिति होवाच । अहमेवेदं सर्वम् । तस्मादेवाहमिति सर्वाभिधानमिति '' इति । कैवल्योपनिषदि—

" उमासहायं परमेश्वरं विभुं त्रिलोचनं नीलकण्ठं प्रशान्तम् । ध्यात्वा मुनिर्गेच्छति भूतयोनिं समस्तसाक्षिं तमसः परस्तात् ॥"

इति, "स ब्रह्म स शिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः स्वराट् " इत्युक्त्वा, "तद्व्रह्माहमिति ज्ञात्वा सर्वबन्धैः प्रमुच्यते " इति कामकामेश्वरीरूपं ब्रह्म निर्दिश्य, तदुपासनमप्यहं ब्रह्मात्मकमेव विद्धाति । तत्रैवान्यत्र "वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्यो वेदान्तकृद्वेदविदेव चाहम् ।" इति अहमात्मकमेव ब्रह्मेति निर्दिश्यते । बृहद्रारण्यकेऽिष्—
"तद्धैतत्पश्यन् स ऋषिर्वामदेवः प्रतिपेदे अहं मनुरमवं सूर्यश्च " इत्यहंरूपमुपासनमिधाय, विपरीते बाधकमाह, "अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति
न स वेद यथा पशुः " इति, तत्रैवान्यत्र, "यत्र देव इव राजेवाहमेवेदं सर्वोऽस्मीति
मन्यते सोऽस्य परमो लोकः " इति, "त्वं वा अहमस्मीति भगवो देवते अहं वै
स्वमित्त " इत्यादि । तथा गीताभाष्ये—

" उत्सृज्य स्वयमात्मानं ये ध्यायन्त्यन्यदेवताम् । भिक्षित्वा भूरि वित्तास्ते भिक्षित्वापि बुभुक्षिताः ॥ "

# इति । विरूपाक्षपश्चाशिकायामपि-

" यस्य विमर्शस्य कणः पदमन्त्राणीत्मकस्त्रिधा शब्दः । 1 भुवनकलातत्त्वार्थौ धर्मिण इत्थं प्रकाशस्य ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> पदतत्त्वकळात्मार्थो . . . इति मुदितकोशपाठः ।

अहमेकोऽनस्तमितप्रकाशरूपोऽस्मि तेजसां तमसाम् ॥ " इति ; तथा,

" अहमिति स एक उक्तोऽहंतास्थितिरीदृशी तस्य ॥"

## इति । रहस्यागमेऽपि-

" पूर्णीहं तात्मभावेन कृत्रिमाहं तया विना । आत्मानमात्मना साक्षाद्यः पद्मयति स पद्मयति ॥ "

इति ॥ ५ ॥

इतः परं द्वाभ्यां, 'चित्तमये निविशते महाबिन्दुः,' इति यदुक्तं तत्र बिन्दु-स्वरूपनिरूपणद्वारा कामकलामुपदिशति—

# सितशोणबिन्दुयुगलं विविक्तशिवशक्तिसंकुचत्प्रसरम्। वागर्थसृष्टिहेतुः परस्परानुप्रविष्टविस्पष्टम् ॥ ६ ॥

सितेति । सितशोणिबन्दुयुगलम् ; सितः ग्रुश्रः, शोणो रक्तः, तद्भृषौ बिन्दू तयोर्युगलम् । अत एव विविक्तशिवशक्ति ; अन्योन्यविहरणशीले शिवशक्ती यस्मिन् कर्मणि तत् । अत एव संकुचत्मसरम् ; संकुचन्मुकुलीभवन् प्रसरः जगत्सृष्टिक्रपो विकासो यस्मिन् तत् । वागर्थसृष्टिहेतुः ; वाचः परापश्यन्त्यादिक्रपसमस्तशब्दार्थाः शिवादिक्षित्यन्तषट्त्रिशचत्त्वरूपाः ; तेषां सृष्टिः षडध्वात्मकजगित्रिमितिः, तत्र हेतुः कारणम् । तथा सौभाग्यहृदये—

" वर्णः कला पदं तत्त्वं मन्त्रो भुवनमेव च । इत्यध्वषट्कं देवेशि भाति त्विय चिदात्मनि ॥"

इति । परस्परानुपविष्टविस्पष्टम् ; परस्परम् अन्योन्यम् अनुप्रविष्टम् अन्तर्गतम् , विस्षष्टं पृथम्भूतं च तत् । एवंभूतं सितशोणविन्दुयुगलं कामकामेश्वरीरूपं दिव्यिमथुनं विभावयेदिति पूर्वेण संबन्धः । अत्रेदमितरहस्यम्—"यः परः स महेश्वरः" इति श्रुत्युक्तरीत्या निखिलवेदा-दिशञ्दोत्पादकोऽनुत्तराक्षराभिधेयः परमेश्वरः स्वात्मभूताखिलप्रपञ्चनिलयात्मकविमर्श-शक्तिमनुप्रविश्य बिन्दुभावमयते । ततः सा विमर्शशक्तिरिप स्वान्तर्गतप्रकाशमयबिन्दु-मनुप्रविशति । ततश्च बिन्दुरुच्छूनो भवति । तस्माद्धिन्दोर्नादात्मिका समस्ततत्त्वगिभणी तेजोमयी नीवारायसूक्ष्मरूपिणी निर्गत्य शृङ्काटरूपतामुद्धहते । एवं च बिन्दुनादस्वरूपयोः तयोः प्रकाशविमर्शयोरहमिति शरीरं भवति । एवं द्विरूपयोस्तयोर्मध्ये एको विमर्शो रक्तबिन्दुरूपं भजते ; अपरः प्रकाशः शुक्कविन्दुभावमेति ; उभयोर्मेलने मिश्ररूपं सर्वतेजोमयं परमात्मस्वरूपं भवति । तथा रहस्याम्नाये प्रकाशविमर्शसंवादचन्द्रचिन्द्र-काख्यप्रकरणे अयमर्थः सम्यक् निरणायि—

> " प्रसीद भगवन् शंभो ममात्मोपासनं प्रति । यो यो भवति संदेहस्तं भवान्वक्तुमर्हसि ॥ आत्मानुसंघयात्मानं परात्मीकृतरूपिणः । भगवन् यः परानन्दः स कथं वद मे प्रभो ॥ "

## इति पृष्टवर्ती देवीं प्रत्याह परमेश्वर: —

" सकलाधारभूतो यः समस्तस्योपिर स्थितः । तस्मिन्नात्मिन संधाय स्वात्मानं परमं व्रजेत् ॥ आवयोर्जगदात्मत्वाचादात्म्यादावयोरिप । आत्मोपासनमानन्दं सर्वेषां विद्धि जानताम् ॥ तादात्म्यादावयोर्नित्यं जगत्प्राणावुभौ हि नौ । ज्ञात्वैतानसकलानसम्यग्जानीयात्संविदं पराम् ॥ "

## इति । विमर्शः—

" आवयोरिप तादात्म्यं कथं योगोऽपि संभवेत्। कर्मसाम्यं कथं केन निराचारावधूतकौ॥"

# इत्यादिपश्चपञ्चकस्योत्तरमाह शिवः---

"शिवकामात्परं तत्त्वं वर्ण्यते इति चेच्छॄणु ।

स चोदयः प्रिये वक्तुं नालं वाक्विषयातिगम् ॥
पराणि स्विश्वेवच्छायां सत्यां सा विमर्शा तदा ।
अजायत पराणि स्वा बीजाद इकुरविश्वे ॥
अनुप्रविश्व तां शक्ति वामाद्यैः पिण्डितो भवेत् ।
समस्तवीजगर्भाड्या सूक्ष्मिबन्दुत्वमेति सः ॥
तत्प्रविश्वाम्बिका भूत्वा सानन्दाकारतां गता ।
तद्व्याप्त्या जृम्भितात्तस्माहिन्दुरुच्छूनतां गतः ॥
तथा सा बिन्दुमुद्भिद्य नीवाराप्रवदुत्थिता ॥
तुष्यकालोदिता नित्यरिश्मकोटिविडम्बिनी ।
षट्त्रिंशत्तत्वगर्भाद्या परमाद्यणगर्भिणी ॥
सा पुंभावपरं बिन्दुं प्रविश्व ध्वनितां गता ।
सोऽपि नादात्मिकां शक्तियोनिमेति स्वशक्तिताम् ॥
तयोविभेदयोरेको रक्तोऽन्यः शुक्कतां गतः ।
मध्यबिन्दुविमिश्रं तत्सुषुम्नाकन्दस्वात्मकम् ॥ "

इत्यादिना बिन्दुत्रयनिरूपणं कृतम् । तदिह प्रसङ्गात् किंचिदुक्तम् । अन्य-त्सर्वे गुरुमुखादेवावगन्तव्यम् । श्रुतिरपि—"य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगात्" इत्यादि ॥ ६ ॥

एतदेव बिन्दुत्रयनिरूपणं विवृणोति-

# बिन्दुरहंकारात्मा रविरेतिन्मधुनसमरसाकारः। कामः कमनीयतया कला च दहनेन्दुविग्रहौ बिन्दू॥७॥

बिन्दुरहंकारात्मेति । बिन्दुः ; सितरक्तस्वरूपः । अहंकारः ; अन्तर्गभित-समस्तवर्णराशिः, अनुत्तरास्फाररूपाहंकार अत्मा स्वरूपं यस्य सः । "वर्णात्कारः" इति सूत्रेण अहंशव्दात् कारप्रत्ययः । ऐकार इतिवत् । अत एव एतन्पिशुन-समरसाकारः ; एतयोः, अकारहकारवाच्ययोः प्रकाशविमर्शयोः, मिथुनं द्वन्द्वम्, तस्य दिव्यदंपतीरूपस्य मिथुनस्य समरसः परस्परानुप्रवेशरूपमानुकूल्यं तदेव आकारः स्वरूपं यस्य सः । एवंभूतो रिवः; सितशोणिवन्दुसमरसीभूतः, मिश्रविन्दुरित्यर्थः । लोकेऽपि सूर्यस्य मिश्रह्रपत्वं अग्नीषोमयोः प्रवेशिनगंमश्रवणादेवं वर्णयति । तथा "उद्यन्तं वा वादित्यमिशरनु समारोहित । अप्ति वा वादित्यः सायं प्रविशति" इति श्रुतेः । अमा सह सूर्याचन्द्रमसावस्यां तिथौ तिष्ठत इत्यमाशव्दव्युत्पत्त्या चन्द्र-सूर्ययोः प्रवेशिनगंमने प्रसिद्धे । तस्माद्रविर्मिश्रविन्दुरेव । अत एव तस्योपास्यत्व-माह—काम इति । काम्यते अमिल्रप्यते स्वात्मत्वेन परमार्थविद्धिः महद्धिः योगिभिरिति कामः । तत्र हेतुः—कमनीयतयेति । कमनीयत्वम् स्पृहणीयत्वम् । तथा चोपिनषदि—" हिरण्यश्मश्रुहिरण्यकेश आ प्रणखात्सर्व एव सुवर्णः" इति । दथा चोपिनषदि—" सपर्यगाच्लुकमकायमत्रणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धम्" इति । तथा तत्रैव—" सपर्यगाच्लुकमकायमत्रणमस्नाविरं शुद्धमपापविद्धम्" इति । तथा तत्रैव—" यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पश्यामि योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमिन " इति कमनीयं कामेश्वरमिधाय तादृशमहिमानं परामृश्चति । तथा रहस्याम्नाये—

" निरुत्तरं निराधारं सिचदानन्दसागरम् । यदेतच्छांभवं मिश्रं निर्वाणाधारतां गतम् ॥ "

इत्यादि । कला ; विमर्शशक्तः । दहनो विहः, इन्दुः चन्दः ; तावेव विमहौ आकारौ ययोः विन्द्योः तौ दहनेन्दुविमहौ बिन्दू । अयमर्थः—अमीषोमरूपिणी विमर्शशक्तिः । तदुभयभूतकामेश्वराविनाभूता महात्रिपुरसन्दरी बिन्दुसमष्टिरूपा कामकलेत्युच्यते । सैवोपास्यतया सर्वागमेषु चोद्धोष्यते ॥

## तथा हि---

" शुक्रः शिवो रक्तशक्तचां पराशांभववेधतः । रक्तशांभवरूपेण परातत्त्वेन शक्तितः ॥ रक्तः शिवः शुक्कशक्तचां परशंभ्वेक्यभावतः । रक्तः शिवः शुक्कशक्तचां सिचदानन्दलक्षणः ॥ "

# इति । अन्यत्रापि-

''अग्रबिन्दुपरिकस्पिताननामन्यविन्दुरचितस्तनद्वयीम् । नादबिन्दुरशनागुणास्पदां नौमि ते परशिवे परां कलाम् ॥ '' "मिहिरबिन्दुमुर्खी तद्घोल्लसच्छिशिहुताश्चनबिन्दुयुगस्तनीम् । हसपरार्धकलारश्चनास्पदां भजित नित्यमिमां परदेवताम् ॥" "एकारोर्ध्वगतो बिन्दुर्मुखं भानुरघोगतौ । स्तनौ दहनशीतांश्च्योनिर्हार्धकला भवेत् ॥"

## इत्यादिरहस्यम् ॥

निष्कर्षः —स्वान्तर्गतानन्ताक्षरराशिमहामन्त्रवीर्यपूर्णाहंतारूपिणी पकाशानन्दसारा बिन्दुत्रयसमष्टिभूतदिव्याक्षररूपिणी कामकला नाम महात्रिपुर-युन्दरी मातृका परमयोगिभिर्महामाहेश्वरैरनिशमनुस्मर्तव्येति । एवंभूतमाहात्म्यं ब्रह्मो-पनिषदि च प्रतिपाद्यते । यथा--- ''अथास्य पुरुषस्य चत्वारि स्थानानि भवन्ति । नाभिहृद्यं कण्ठं मूर्घा च । तत्र चतुष्पादं ब्रह्म विभाति । जागरितं स्वमं सुषुप्तं तुरीय-मिति। जागरिते ब्रह्मा स्वमे विष्णुः सुषुप्तौ रुद्रः तुरीयमक्षरम्। स आदित्यः, विष्णुश्चे-श्वरश्च । . . . . . स्वयममनस्कमश्रोत्रमपाणिपादं ज्योतिर्विदितम् । " इति । अस्यार्थः---" अस्य देवस्य ससंप्रसारोऽन्तर्यामी खगः " इत्यादिपूर्वतनवाक्यजालैर्निणीतार्थकस्य पुरुषस्य चत्वारि स्थानानि मूलाधारहृद्यकण्ठदेशोत्तमाङ्गरूपाणि भवन्ति । तेषु चतुर्षु स्थानेषु चतुष्पादं ब्रह्म सर्वव्यापनशीलं शुभ्रं स्वच्छपकाशम् अक्षरं न क्षरतीति च्युत्पत्त्या जगदुत्पत्तिकारणत्वान्मुलकारणभूतं विभाति । " तमेव भान्तमनुभाति सर्वै तस्य भासा सर्विमिदं विभाति । " इति निरविधकतेजोमयं सत् विद्योतत इत्यर्थः । एवंभूताक्षरस्य स्थानदेशेषु उपदेशद्वारा अवयवस्वरूपमुक्तवा तुरीयं समुदायरूपं परमाक्षरबिन्दुद्वादशान्ते कामकलात्मकं परं ज्योतिर्मयमिति व्याचष्टे — तुरीयमक्षर-मिति । स आदित्य इत्यारभ्य स ईश्वरश्च इत्यन्तम् । आदित्यः प्रकाशरूपः, विष्णुः व्यापनशीलः, पाणो जीवः सर्वजीवनदायकः, पुरुषः सर्वजीववर्तिजीवः प्राणादिरूपोऽभिः अग्रनेता । एवंभूतः स ईश्वरः विमर्शाख्यकामेश्वरीयुक्तः परमशिव इस्यर्थः । तथा चोक्तमथर्विशिरसि--''अथ कस्मादुच्यते ईशानः '' इस्युक्त्वा स्वयमेव व्याचष्टे, "यः सर्वान् भावान् ईशत ईशनीभिः परमशक्तिभिः" इति । तथान्यत्र—''परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलकिया च।'' इति। एवंभूतः तुर्याक्षररूपः कामेश्वरः जागति जाप्रतीत्यर्थः। "व्यस्ययो बहुलम्"

इति स्त्रेण सुप्तिङ्व्यत्ययविधानात् । अत्र जागरणं नाम परापश्यन्तीमध्यमा-वैखरीमयमातृकाचकात्मिकश्रीचक्रप्रथममध्यभूतसर्वानन्दमयाक्ये निरवधिकतेजोमण्डल-भवने,

'' बैन्दवानलसंरूढं संवर्तानलचिद्धनम् । कामेश्वराङ्कपर्यङ्कनिविष्टमतिसुन्दरम् ॥ ''

इत्युक्तरीत्या प्रकाशानन्द्नाथरूपत्वम् । एतद्मिप्रायेण ' लीलाविनोद्नोद्युक्तः' इत्यनेन जागरूक इति व्याख्यातम् । तत्तादगक्षरं ज्योतिर्मयं निष्कलमित्याचष्टे । तेषां मध्ये इत्यादिना तेषां आधारहृदयकण्ठप्रदेशोत्तमाङ्गरूपस्थानविशेषोपासनाक्तृप्तावय-वाक्षराणां मध्ये यत्परं तुरीयभूतमक्षरं निर्वाणाख्यं ब्रह्म विभाति विद्योतते । एवंभूतस्य निष्कलस्य स्वरूपमह--अमनस्कमश्रोत्रमित्यादिना । परमप्रकृतमक्षरं निरूपयति-ज्योर्विदितमिति । " वन्दे ज्योतिरनुत्तरम् " इत्यादिना प्रकाशात्मकस्वादेव ज्योतिर्मयत्वं विदितं सर्ववेदान्तैर्वेदितमित्यर्थः । पुनरपि ज्योतिर्मयमक्षरं ब्रह्म सर्वात्मकं सर्वेश्वरं निर्वाणरूपमिति स्वयमेव श्रतिः स्पष्टमाचष्टे । यथा-" यत्र लोका न लोका देवा न देवा वेदा न वेदा यज्ञा न यज्ञा माता न माता पिता न पिता स्नुषा न स्नुषा चण्डालो न चण्डालः पुरुकसो न पुरुकसः श्रमणो न श्रमणः तापसो न तापसः, एकमेवैतत्परं ब्रह्म विभाति । ', इति सर्वात्मकं ब्रह्म निर्दिश्य, " हृद्याकाशे तद्विज्ञानम् " इत्यारभ्य, "स विभुः प्रजासु ध्यानेन यो वेद " इत्युपासनास्वरूप-मुक्त्वा पुनरप्याह—" तत्परं ब्रह्म विभाति निर्वाणम् । न तत्र देवा ऋषयः पितर ईशते प्रतिबुद्धः सर्वविद्येति " इति । अन्यत्र च-" दृश्यते त्वम्यया बुद्धचा सूक्ष्मया स्क्ष्मदिशिभिः ''। इत्यादिश्रत्या परमार्थविद्धिस्तादश्चमक्षरं सम्यगवगम्यते। तथा चतुःश्रत्यां द्वादशश्लोक्याम्-

" यद्क्षरमहास्त्रप्रोतमेतज्जगत्रयम् ।

ब्रह्माण्डादिकटाहान्तं जगद्यापि दृश्यते । यदक्षरशशिज्योत्स्नामण्डितं भुवनत्रयम् । रविताक्ष्येन्दुकन्दर्पशंकरानलविष्णुभिः । यदक्षरैकमात्रेण संसिद्धचै स्पर्धते नरः । वन्दे तामहमक्षय्यां मातृकाक्षररूपिणीम् । "

#### इति । प्रत्यभिज्ञायां च-

" सर्वदा त्वन्तरानन्दः सर्वतत्त्वौघनिर्भरः । शिवश्चिदानन्दघनः परमाक्षरविष्रहः ॥ "

#### इति । तथा---

" स्वात्मैव सर्वजन्तूनामेक एव महेश्वरः । चित्स्वरूपोऽहमहमित्यखण्डामश्चेबृंहितः ॥ "

#### इति । यथा स्वच्छन्दे —

''..... तदूर्ध्वे चोन्मना स्मृता इत्युपक्रम्य,

नात्र कालः कलाभावो नैकता न च देवता । सुनिर्वाणं परं शुद्धं रुद्धवक्तं तदुच्यते ॥ शिवशक्तिरिति ख्यातं निर्विकल्पं निरक्षनम् । पश्यातीतं वरारोहे वाङ्मनोऽतीतमद्भुतम् ॥ अनिष्कलं च सकलं नीरूपं निर्विकल्पकम् । निर्द्धन्द्वं परमं तस्वं शिवाख्यं परमं पदम् ॥"

#### इति । विज्ञानभैरवभट्टारकेऽपि ---

" बिन्दुरूपस्य चक्रस्य स्थूलवर्णक्रमेण तु । अर्धेन्दुबिन्दुनादान्तरान्योचाराद्भवेच्छिवः ॥ "

#### इत्यादि । अमृतानन्दयोगिनश्च-

''बैन्दवे परमाकाशे सिचदानन्दलक्षणे । निष्प्रपञ्चे निराभासे निर्विकल्पे निरामये ॥

## चिद्रलीसहित:

अनुत्तरचमत्कारपरामर्शपवित्रिते । निरुत्तरमहाशून्ये शून्यशून्यान्तविते ॥ स्त्रीपुंनपुंसकारूयाभिः कल्पनाभिरकल्पिते । आदिमध्यान्तनिर्मुक्ते भावपश्चकभासिते । सर्वोपमानरहिते प्रकाशानुभवात्मिके ॥ "

#### इति । शिवानन्दस्वामिनोऽपि-

" सकलाचा स्थिते हृचे कामराजकलात्मिके । बिन्दुनादकलाकारे नमस्त्रिपुरसुन्दरि ॥ "

## इति । वयमपि चिदानन्दवासनायाम्--

" चतुरण्डमहारत्नमण्डितं विश्वविम्रहम् । क्षित्यादिशिवपर्यन्तं व्याप्यावस्थाचतुष्टयम् ॥ पिण्डं विभाव्य तन्मध्ये सर्वातीतघनां पराम् । तुर्यातीतां चिदानन्दरससारामनुत्तराम् ॥ तत्रापि स्वेच्छयोपात्तजागरादिदशां पराम् । अशेषसंविदामन्तर्भुखविश्रान्तिरूपिणीम् ॥ अनन्तकोटिचन्द्रार्कसंनिभां षोडशाधिकाम् । स्वान्तर्गतैकतापत्रषट्त्रिंशत्त्वसंचयाम् ॥ सर्वोत्तीणां महाबिन्दुरूपामाराधयाम्यहम् ।"

इत्येवमादिकं श्रुतिस्मृतिजालमनुसंधेयम् ॥ ७ ॥

एवं बिन्दुस्वरूपमुपदिश्य तद्ज्ञानोपासनयोः फलं परं ब्रह्मभाव एवेत्याह—

इति कामकला विद्या देवीचककमात्मिका सेयम्। विदिता येन स मुक्तो भवति महात्रिपुरसुन्दरीरूपः॥८॥

इतीति । इति पूर्वोक्तमहाप्रवन्धेन व्याख्याता कामकला महात्रिपुरसुन्दरी । तस्याः विद्या ज्ञानम् । सा कीदशीत्याकाङ्क्षायामाह—देवीचक्रक्रमारिमकेति ।

देव्याः त्रिपुरसुन्दर्याः चकं श्रीचकम्; तस्य कमः चकमन्त्रदेवतात्मना सर्वानन्दमयादिसमस्तपकटपर्यन्तरूपः, तदात्मिका तद्विषयिणी । येन; शक्तिपातात्समुन्मिषद्वसजिज्ञासुना भाग्यवता विद्यावता पुरुषेण, विदिता; गुरूपसदनादिना अवगता । सः;
पुरुषो मुक्तो भवति । इहापि "विद्याभिर्ज्ञापितैश्वर्यश्चिद्धनो मुक्त एव सः ।"
इति प्रत्यभिज्ञास्थित्या संसारवासनानिरसनपटीयान् अनवरतपरिपूर्णाहंभावभावनाकबळीकृतसर्वप्रश्चः परमयोगी विहरते । तथा बृहदारण्यके—" तदाहुः यद्भविद्यया
सर्वे भविष्यन्तो मनुष्या मन्यन्ते । किमु तद् ब्रह्मावेद्यस्मात्त्रसर्वमभवदिति "
इति अन्तेऽपि महात्रिपुरसुन्दरीरूपः पराभद्यारिकारूपो भवति । तथा च श्रुतिः—
"परं धाम त्रैपुरं चाविशन्ति ।" इति । " ब्रह्मविद्वह्मेव भवति । स एवं
पश्यन्नवं मन्वान एवं जानन्नात्मरितरात्मकीड आत्मिभ्रुन आत्मानन्दः स एव भवति "
इति । तथा प्रत्यभिज्ञासुत्रे च—" तदा प्रकाशानन्दसारमहामन्त्रवीर्यात्मकपूर्णाहंतावेशात् सदा सर्वसंहाराधिकारिनिजसंविद्वताचकेश्वरताप्राप्तिभिवतीति शिवम्"
इति । अभिनवगुप्तपादाश्च—

'' यस्यैषां प्रतिभात्येतत्परार्थकमरूपिता । अक्रमानन्दचिद्रूपः प्रमोदात्स महेश्वरः ॥ स्वतन्त्रश्चितिचक्राणां चक्रवर्ती महेश्वरः । संवित्तिदेवताचकजुष्टः कोऽपि जयत्यसौ ॥ ''

#### इति । तथा स्वच्छन्द्शास्त्रे-

"यदा त्वेकत्र संस्रदस्तदा तस्य लयोदयौ। नियच्छन् भोक्तृतामेति ततश्चकेश्वरो भवेत्॥"

इत्यादिवचनशतं द्रष्टव्यम् । एवं च, 'विदिता येन स मुक्तः' इत्यादिना ज्ञानपूर्वानुष्ठानमेव ब्रह्म भापकमित्युक्तम् । तथा बृहदारण्यके—''यो वा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वास्मिन् लोके जुहोति यजते तपस्तप्यते बहूनि वर्षसहस्राण्यन्तवदेवास्य तद्भवति '' इति । तथान्यत्र वामकेश्वरतन्त्रे—

> " यावदेतं न जानाति संकेतत्रयमुत्तमम् । न तावत् त्रिपुरा चक्रे परमाज्ञाधरो भवेत् ॥ "

इति । तस्माज्ज्ञानपूर्वानुष्ठानेनैव परमशिवो भवति । तथा चोक्तं तत्रैव— ''एतद्ज्ञात्वा वरारोहे सद्यः खेचरतां त्रजेत् ।'' इत्यलं प्रसक्तानुप्रसक्तचा ॥ ८ ॥

पुण्यानन्दमुखेन्दोरुदितामानन्ददायिनीमेताम् ।
कामकलामहमनिशं मूर्ध्ना वाचा वहामि चित्तेन ॥
इति कामकला व्याख्या नटनानन्देन देशिकशित्ये ।
रचिता रसिकजनानां पुंसामालोकनाय चिद्रल्ली ॥
नाथानन्दगुरूणां शिष्यास्तत्त्वार्थचिन्तकाः सन्ति ।
तेषामन्यतमोऽयं टीकामेनां चकार तत्शीत्ये ॥
अस्याः कामकलाया व्याख्या पूर्वैरुदाहृतानेका ।
अस्मन् तथापि स भक्तचा नटनानन्दोऽपि भावयामास ॥

पुण्यानन्दमहात्मा कामकलारूपबिन्दुमुक्तवैवम् । बिन्दोर्विकसनरूपं श्रीचक्रं नाम वक्तुमुद्युङ्क्ते । तत्क्रमविवरणरूपं श्रीकामकलाविलासमप्येषः । आरभते विवरीतुं गुरुपदक्रपयैव सुन्दरीभक्तः ॥

इह महामाहेश्वराः पुण्यानन्दाः कामकलाख्यामादिसुन्दरीमात्मत्वेनानुभूय पुनरपि मन्त्रचकदेवतात्मकतद्विलासानुभवपराः सन्तः परमार्थभूतप्रकृतमहाविन्दोरेव सकाशात् जगदुत्पत्त्यादिकं वक्तुमारमते—

# 'स्फुटितादरुणाद्विन्दोर्नादब्रह्माङ्करो रवो व्यक्तः। तस्माद्गगनसमीरणदहनोदकभूमिवर्णसंभूतिः॥९॥

स्फुटितादरुणाद्धिन्दोरिति । स्फुटितात् ; उच्छूनात् । बिन्दोः ; पूर्वोक्त-रुक्षणात् , नादब्रह्माङ्कुरः ; नादः सर्वशब्दोत्पत्तिहेतुर्वर्णः, स एव ब्रह्म नादब्रह्म अङ्कुर उत्पादकं यस्य सः । तथा चोक्तम्—

<sup>1</sup> स्फरितात्

" एको नादात्मको वर्णः सर्वनादविभागवान् । सोऽनस्तमितरूपत्वादनाहत इतीरितः ॥ "

इति । उपिनिषद्पि—"ध्याता रुद्धः प्राणं मनसि सह करणैर्नादान्ते परमात्मिनि संप्रतिष्ठाप्य ध्यायीतेशानम्" इति । व्योमेति बिन्दुरिति नाद इत्येवंभूतो नाद- ब्रह्माङ्कुरः । रवः ; शब्दः, पश्यन्त्यादिरूपः । व्यक्तः ; आविर्भूतः । उत्तरत्र "या सान्तरोहरूपा" इत्यादिशब्दराशेः परापश्यन्त्यादिशक्तिः न प्रतिपादनात् । तस्मात् ; शब्दात् । गगनसमीरणदहनोदकभूमिवणसंभूतिः ; गगनसमीरणदहनोदकभूमीनां पश्चभूतानां, वर्णानाम् आदिक्षान्ताक्षराणां च संभूतिः ; उत्पत्तिः आझाता । अयमर्थः— स नादबिन्दोरेव सर्वप्रश्चनिष्पत्तिराझायते । तस्माच्छब्दात्मकं परं ब्रह्मेति ।

ननु, "आत्मन आकाशः संभूतः" इत्यादिना आत्मन एव साकाशाज्जगदुःपत्तिः श्रूयते । तत्कथं विन्दुनादात्मकशञ्दब्रह्मण एवेति । उच्यते—सर्वत्र वेदान्तेषु
विन्दुनादात्मकविद्याक्षरादेव परापश्यन्त्यादिशञ्दात्मकसर्वप्रश्चाविभावदर्शनात् । तथा
च श्रुतिः—" अक्षरात्मंभवतीह विश्वम्" इति । उपनिषद्नतरेऽपि—" दिन्ये
ब्रह्मपुरे विरजं निष्कलं शुश्रमक्षरं विभाति" इत्यादि च कामराजबीजान्तर्गतककारलकाररहितविन्दुत्रयसमष्टिभूतकामकलाक्षरस्वरूपं तत्परं ब्रह्म विभातीति
परमप्रकृताक्षरब्रह्मणः ज्योतिर्मयत्वमुक्त्वा उपदिश्च तत्स्वरूपं निगमयति । मिश्रविन्दोर्निर्वाणविन्दोर्विश्रमादक्षरात्मकमेव ब्रह्मोपनिषदादावाचष्टे । इममेवार्थमिमप्रेत्य
लघुभद्वारका अपि—" यन्नित्ये तव कामराजमपरं मन्त्राक्षरं निष्कलम्" इति श्लोके
कामकलाक्षरस्य सर्ववेदम्लत्वेन सर्वप्रकारेण सर्वपुरुषोपास्यत्वं मोक्षप्रदत्वं चाब्रुवन् ।
तद्वचाख्यानृमिरपि श्रीराघवानन्दवर्यैः—" यदी शृणोत्यलकं शृणोति । न हि प्र
वेद सुकृतस्य पन्थाम् " इत्यादिश्रुतिजालमुपन्यस्य श्रीकामकलाक्षरस्वरूपवैभवमेवोपन्यस्तम् । प्राञ्चोऽपि कवयः—

" अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दमक्षरसंज्ञितम् । विवर्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः ॥ "

स्यक्षरब्रह्मण एव सकाशाज्जगदुत्पत्ति ब्रुवन्ति । तथा, "शब्दानां जननी त्वमत्र

भुवने वाग्वादिनीत्युच्यते '' इत्यमृतरूपी । स्मृतिरपि '' शब्दब्रह्ममयी स्वच्छा देवी त्रिपुरसुन्दरी '' इति । एवं हि शब्दस्य निष्पत्तिः, शब्दव्याप्तं चराचरमित्यादि । तथा च '' आत्मन आकाशः '' इत्यात्मशब्दस्य अक्षरात्मपरत्वमित्यविवादः ॥ ९ ॥

एवं शोणबिन्दोः सर्वात्मकत्वं सर्वस्रष्टृत्वं चोक्त्वा एतदभेदाच्छुश्रबिन्दोरिप तस्त्वरूपमतिदिशति—

# अथ विश्वदादिप विन्दोर्गगनानिलवहिवारिभूमिजिनः। एतत्पश्चकविकृतिर्जगिददमण्वाद्यजाण्डपर्यन्तम्॥ १०॥

अथ विश्वदादिति । विश्वदात् ; सर्वप्रकाशात् । विन्दोः ; पूर्वेव्याख्यातात् गगनादिपञ्चभ्तात्मकानन्तब्रह्माण्डाविभीवतिरोभावौ भवत इत्यर्थः । तथा च श्रुतिः—

" यस्मिन्भावाः प्रलीयन्ते लीनाश्च व्यक्ततां ययुः । पुनश्चाव्यक्ततां भूयो जायन्ते बुद्धुदा इव ॥ "

इति ।

" एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।
स्वं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥"

इति च। एवं रक्तशुक्कविन्दुमयप्रकाशविमशित्मकब्रह्मणः सर्वे जातिमिति सिद्धम्। आगमश्रः

> स्वेच्छाविलासितानन्तजगद्रश्मिवितानवत् । नौमि संविन्महापीठं शिवशक्तिपदाश्रयम् ॥

इति ॥ १० ॥

एवं बिन्दुद्वयाभेदमुक्तवा तद्दृष्टान्ततया मन्त्रदेवतयोरप्येक्यमाह— बिन्दुद्वितयं यद्वद्वेदविहीनं परस्परं तद्वत् । विद्यादेवतयोरिप न भेदछेशोऽस्ति वेद्यवेदकयोः ॥ ११॥ विन्दुद्दितयमिति । विन्दुद्दितयम् ; पूर्वोक्तप्रकाशिवमश्चात्मकम् । यद्दत् ; येन प्रकारेण । भेदविहीनम् ; "शिवशिक्तिरिति ह्येकं तत्त्वमाहुर्मनीषिणः" इत्युक्त-रीत्या परस्पराश्चिष्टम् । तद्दत् ; तेनैव प्रकारेण । विद्यादेवतयोः ; विद्या पश्चदशाक्षरी, देवता महात्रिपुरस्नुन्दरी, तयोर्वेद्यवेदकयोः वाच्यवाचकयोः । भेदलेशोऽपि ; ईषद्वैलक्षण्य-मपि नास्ति । तथापि ऋग्वेदशास्त्रान्तर्गतसांख्यायनशास्त्रायाम्—

> "कामो योनिः कमला वज्रपाणिः गुहा हसा मातरिश्वाभ्रमिन्दः। पुनर्गुहा सकला मायया च पुरूच्येषा विश्वमातादिविद्या। षष्ठं सप्तममथ विद्वसारिथमस्या मूलित्रकमादेशयन्तः॥"

इत्यादिना कादिहादिविद्याद्वयमुद्धृत्य तस्य देवतैक्यमाह—विश्वमातादिविद्येति । वृहद्दारण्यकेऽपि—'योऽयं दक्षिणेऽक्षन् पुरुषस्तस्य भूरिति शिर एकं शिर एकमेतदक्षरं भुव इति बाह्न द्वौ बाह्न द्वे एते अक्षरे स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे तस्योपनिषदहमिति हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद ।'' इत्यक्षिस्थाननिष्ठस्य पुरुषस्य भूराद्यवयवं निर्दिश्य तस्याक्षरस्य अहमात्मक- अह्मभावमादिश्य सकलपापनिवृत्तिपुरःसरं साम्राज्यं ब्रूते । ततश्च सकलविद्यानां सकलवेदादिशब्दाद्याविर्भावकारणाहंभावक्षपादिमातृकात्मकत्वात् उभयोरभेद इत्यत्र न विवादः । तथा श्रीतन्त्रसद्भावे—

'' सर्वे वर्णात्मका मन्त्रा ते च शक्तचात्मकाः प्रिये। शक्तिस्तु मातृका ज्ञेया सा च ज्ञेया शिवात्मिका। या सा तु मातृकालोके परतेजःसमन्विता। तया व्याप्तमिदं सर्वेमाब्रह्मभुवनात्मकम्॥''

#### इति । आगमश्र-

" संविदितं विदितं संविन्मयमेव भवति संवेद्यम् । अभावाहुतमाहुतमभिमयं किं न जायते काष्ठम् ॥ "

इति । क्रोधभट्टारकोऽपि—''पश्चाशिक्तजदेहजाक्षरमयैः'' इत्याद्युक्त्वा ''विश्वं व्याप्य निजात्मनाहमहिमत्युज्जृम्भसे मातृके'' इति मन्त्रदेवतयोरिक्चमुक्तवान् । स्रोकार्थः संपूर्णः ॥ ११ ॥ एवमभिन्ननादिबन्दुमिथुनादिखलं जगदाविर्भवतीति वक्तुं तदेव मिथुन-मारमेच्छयैव स्वभेदमकरोदित्याह—

## बागर्थौ नित्ययुतौ परस्परं शिवशक्तिमयावेतौ। सृष्टिस्थितिलयभेदौ त्रिधा विभक्तौ त्रिबीजरूपेण॥१२॥

वागर्थाविति । अस्यार्थः — - वागर्थीः , वाक्, वर्णपदमन्त्ररूपा, अर्थः, कला-तत्त्वभुवनात्मा । अत एव तद्रूपौ, कुतः ? प्रकाशविमर्शात्मकशब्दार्थाभ्यामेव षडध्वात्म-कसर्वप्रपञ्चोत्पत्तिश्रवणात् । तथा श्रीविरूपाक्षपञ्चाशिकायाम् —

> " यस्य विमर्शस्य कणः पदमन्त्राणीत्मकस्त्रिधा शब्दः। भुवनकलातत्त्वार्थो धर्मिण इत्थं प्रकाशस्य।"

इति । अत एव नित्ययुतौः; निरन्तरसंसक्तौ । न हि घटपटयोरिव कादाचित्कः संबन्धः । तथा सित सर्वानुपपत्तिप्रसङ्गात् । सृष्टिस्थितिलयभेदौः; सृष्टिः शिवादि- क्षित्यन्ततत्त्वजालाविर्भावः, स्थितिः तत्परिपालनम्, लयः तेषां स्वात्मसाक्षात्कारः, एवंभूतो भेदो ययोस्तौ । स्वात्मोत्पन्नत्वात् तेषां त्रयाणां भेदात् । तथा च अभिनव- गुप्ताः—" स्वात्मगाः सृष्टिसंहाराः स्वरूपत्वेन संस्थिताः ।" इति । परस्परम् ; शिवशक्तिमयौ प्रकाशविमर्शस्वरूपौ । उभयोरेककृत्त्वात् विद्वदाहकवत् । तत्त्वान्तरं न भवतीत्यर्थः । तथागमश्च—

'' आवयोर्जगदात्मत्वात् तादात्म्यं चावयोरिप । तादाम्यादावयोनित्यं जगत्प्राणावुभौ हि नौ ॥ ''

इत्यादि । अभियुक्तोक्तिश्र—'' तादात्म्यमनयोर्नित्यं विह्नदाहकयोरिव ।'' इति । एतौ पूर्वोक्तौ प्रकाशविमशौँ त्रिधा त्रिप्रकारेण विभक्तौ प्रथम्भूतौ । केनेत्यत आह— त्रिबीजरूपेणेति । वाग्भवकामराजशक्तिबीजात्मनेत्यर्थः । अयमर्थः— बिन्दुत्रयसमष्टिभूतकामकलाक्षररूपिणी वाग्भवादिबीजात्मिका महात्रिपुरसुन्दरी सर्वोपास्येति । तथाचोक्तं वामकेश्वरतन्त्रे—

"तत्त्वत्रयविनिर्दिष्टवर्णशक्तित्रयात्मिका । वागीश्वरी ज्ञानशक्तिर्वाग्भवा मोक्षरूपिणी ॥ कामराजे कामकला कामरूपिकयात्मिका । शक्तिबीजे पराशक्तिरिच्छैव ज्ञानरूपिणी ॥ एवं देवी ज्यक्षरात्मा महात्रिपुरसुन्दरी । पारंपर्येण विज्ञाता भवबन्धविमोचिनी ॥"

इति ॥ १२ ॥

इतः परं वाग्भवादिखण्डत्रयान्तर्गतवस्तुविशेषवर्णनद्वारा श्रीपञ्चदशाक्षरीविद्या-मुद्धर्तुमुपक्रमते—

माता मानं मेयं विन्दुत्रयभिन्नबीजरूपाणि। धामत्रयपीठत्रयशक्तित्रयभेदभावितान्यपि च॥ १३॥ तेषु क्रमेण लिङ्गत्रितयं तद्वच मातृकात्रितयम्। इत्थं त्रितयपुरी या तुरीयपीठादिभेदिनी विद्या॥ १४॥

मातेति । माता ; अवगन्ता महेश्वरः । मानम् ; तदवगितसाधनभूता विद्या । मेयम् ; ज्ञायमाना महात्रिपुरसुन्दरी । एतानि ज्ञातृज्ञानज्ञेयरूपाणि । विन्दुत्रयिभन्न-वीजरूपाणीति । विन्दूनां पूर्वोक्तानां त्रितयं विन्दुत्रितयं रक्तग्रुक्कमिश्ररूपं तदात्मना भिन्नं पृथग्भ्तं । यद्वीजं सर्वसमिष्टिभूतिनर्वाणाख्यम् , तद्रूपाणि तत्प्रकाशकानि । अयमर्थः—सर्वातीतिचिदानन्दघनात्मानुभवरूपाद्यंभावशालिनी परं ज्योतिरेव मातृमान-मेयभावमनुभूय विहरति । तथा च वृहदारण्यके—" आत्मवेदमग्र आसीत् पुरुषिवधः सोऽनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोऽपश्यत् । सोहमस्मीत्यग्रे व्याहरत् । ततोऽहं नामाभवत् । तस्मादप्येतर्द्यामनित्रतोऽहमयमित्येवाग्र उक्तवान्यन्नाम प्रवृत् " इति । अस्यार्थः—आत्मा परमेश्वर एव । इदं परिदृश्यमानं जगत् । अग्रे प्रथमम् आसीत् । स्वान्तर्गत-प्रपञ्चोऽभवदित्यर्थः । तथा स परमात्मा अन्वीक्ष्य स्वात्मसात्कृतप्रपञ्चात्मत्वेनालोक्य अन्यदात्मनो नापश्यत् स्वव्यतिरिक्तं किंचिदिप नाद्रक्ष्यत् । स्वेनैव सर्वेषां कवली-

करणात् । तस्मिन् समये अखण्डसिचदानन्दघनात्मानुभवोऽहमिति स्वसाधारणरूपो-ऽस्मि भवामीति प्रदर्शयन्त्रये सृष्टेः पूर्वे व्याहरत् प्रादर्शयत् । तत एवाहंनामाभवत् । ब्रह्मण एव स्वस्वरूपपदर्शनात् अहमित्येव हि ब्रह्मनामधेयम् । तस्मादिहापि, लोके आमन्त्रितः कस्त्वमिति केनचित्पृष्टः अहमित्येव ब्रह्मस्वरूपमुक्त्वा अन्यन्नाम-धेयादिकम् पश्चात् ब्रूते । ततश्च सर्वत्र स्वस्वरूपावलोकनद्वारा ब्रह्मण एव ज्ञातुःवा-दिभेदः प्रतिपादितोऽभवदित्यर्थः । तथा चतुःश्वत्याम्—

" अतीतं तु परं तेजः स्वसंविदुदयात्मकम् । स्वेच्छाविश्वमयोहेखखचितं विश्वरूपकम् ॥ चैतन्यमात्मनो रूपं निसर्गानन्दसुन्दरम् । मेयमातृप्रमामानप्रसरैः संकुचत्प्रभम् ॥ "

#### इति । प्रत्यभिज्ञायामपि —

" अखिण्डितस्वभावोऽिष विचित्रां मातृकरूपनाम् । स्वहृन्मण्डलचके यः पृथक् चेत्तं नुमः शिवम् ॥"

इति । धामत्रयम् ; सोमस्यां ग्रिमण्डलत्रयम् । बीजत्रयम् ; बाग्मवादिकम् । पीठत्रयम् ; कामिगर्यादिकम् ; शक्तित्रयम् ; इच्छादि ; एवमादिमेदेन भावितानि महाबिन्दुमयत्वादेतेषु धामादिषु त्रिभेदिभिन्नेषु ; क्रमेण ; आनुपूर्वा, लिङ्गतितयम् ; स्वयंभ्वादि, मातृ-कात्रितयम् ; अकथादिभेदिभिन्नम् । एवं विधसमस्तवस्तुपूरणात्समष्टिक्षपा त्रिपुरा नाम पराशक्तिराविभूतेत्याह—इत्यं त्रितयपुरी या इति । इत्यम् ; पूर्वोक्तप्रकारेण त्रितयानि त्रितयसंख्याकानि पुराणि शरीराणि यस्याः सा । अत एव तुरीयपीठा त्रिविधात्मकसर्व-पपञ्चाविभावितरोभावभूमिरित्यर्थः । तथा चोक्तम्—''मातृकां पीठक्रपिणीम्'' इति । अयमर्थः स्वच्छन्देऽपि विभावितः । सुबालोपनिषदि च—''आनन्दमेवास्त-मेति तुरीयमेवाप्येति । यस्तुरीयमेव तदेतदमृतभमयमशोकमनन्तं निर्वीजमेवाप्येतीति होवाच'' इति । एवं विधतुरीयपीठादिभेदिनी स्वात्मन्येव स्वेच्छया उद्घावितानन्त-तत्त्वकदिग्वनी अखण्डसंविदात्मिका । तथा चोक्तम्—

" त्रिमूर्तिसर्गाच पुरोभवत्वात् त्रयीमयत्वाच पुरैव देव्याः । लये त्रिलोक्या अपि पूरणाच प्रायोऽम्बिकायास्त्रिपुरेति नाम ॥"

इति । ''स्वसंवित् त्रिपुरा देवी '' इति । ''स्वातन्त्र्योछासिताशेषतत्त्वपोतस्व-रूपिणी '' ''आद्यैरिझरवीन्दुविम्बनिलयै: '' इत्यादि च ॥ १३, १४ ॥

इतः परं 'तस्माद्गगनसमीरणदहनोदकभूमिवर्णसंभूतिः' इति प्रथमसृष्टपञ्चभूत-निष्ठगुणवर्णनद्वारा अक्षरसंख्याविशिष्टमहामन्त्रात्मकदेवतास्वरूपं वक्तुमारभते—

शब्दस्पशौँ रूपं रसगन्धौ चेति भ्तसूक्ष्माणि।
व्यापकमाद्यं व्याप्यं तृत्तरमेवं क्रमेण पश्चदश ॥ १५ ॥
पश्चदशाक्षररूपा नित्या चेषा हि भौतिकाभिमता।
नित्याः शब्दादिगुणप्रभेदभिन्नास्तथानया व्याप्ताः ॥ १६ ॥
नित्यास्तिथ्याकारास्तिथयश्च शिवशक्तिसमरसाकाराः।
दिवसनिशामय्यस्ताः श्रीवर्णास्तेऽपि तद्द्वयीरूपाः॥१७॥

शब्दस्पर्शाविति । अस्यार्थः—शब्द आकाशगुणः, स्पर्शो वायुगुणः, रूपं तेजोगुणः, रसो वारिगुणः, गन्धः पृथिवीगुणः, एते गुणा आकाशमारभ्य पृथिवीपर्यन्तमुत्तरोत्तरमेकैकगुणाधिक्येन पश्चदशगुणाः संपद्यन्ते । एतेषां गुणानां पश्चदशभावेन श्रीविद्या पश्चदशाक्षरी जाता । तत्स्वरूपिणी चेयमाविर्भृतेत्याह—पश्चदशाक्षररूपेति । भौतिकाभिमताः भूतसंबन्धेनाभिमता इष्टा । अत एव पश्चदशाक्षररूपा स्वात्मन आविर्भृतगुणानां पश्चदशात्मकत्वात् विद्याक्षराणामपि पश्चदशत्वम् । तद्भृपा तत्स्वरूपिणी नित्या क्रूटस्था तरङ्गबुद्बुदफेनानामम्बुधिरिव सकल्वत्त्वानामाविर्भावभूमिरित्यर्थः । तथा बृहदारण्यके—"इदं महद्भृतमनन्तमपारं विज्ञानधन एवैतेभ्यो भृतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविश्वति " इति । गुण्डकोपनिषदि च—" यस्मिन् भावाः प्रलीयन्ते " इति । शिवानन्दाश्च—

" शिवादिक्षितिपर्यन्तं षट्त्रिंशत्तत्त्वसंचयाः । यस्योर्मिर्बुद्धुदाभावास्तं वन्दे चिन्महोदिधम् ॥ " इति । कूटस्थाया एव षोडश्याः पश्चदशावयवास्मकपश्चदशितिथिनिष्ठितपश्चदशदेवतामयपश्चदशाक्षरीरूपतामाह-—नित्यास्तिथ्याकारा इति । नित्याः ; कामेश्वरीप्रभृतिचित्रान्ताः । तिथ्याकाराः ; तिथ्यभिमानिन्यो देवताः । तिथ्यश्चः ; प्रतिपत्प्रभृतिपूर्णिमान्ताः । शिवशक्तिसमरसाकाराः ; प्रकाशविमर्शसंपुटाकाराः । अत
एव दिवसनिशामय्यः ; दिवारात्रिरूपाः । प्रकाशविमर्शयोः दिवारात्रिमयत्वात् । तथा
चोक्तं चिद्विलासे—"सा निशा सकललोकमोहिनी वासरः स खल्ल सर्वबोधकः ।"
इति । तास्तिथयः , श्रीवर्णाः ; तेऽपि पूर्वोक्तरूपेण पश्चदशरूपाः श्रीवर्णाः विद्यान्तर्गतवर्णगणाः । अपि तद्द्यीरूपाः ; तादशप्रकाशविमर्शस्या इत्यर्थः । इयं च पश्चदशाक्षरी ऋग्वेदे साङ्ख्यायनशाखायामान्नाता ; यथा—"कामो योनिः कमला"
इत्यादि । तस्मिन्नेव वेदेऽन्यत्र—"चत्वार ई विश्रति क्षेमयन्तः" इत्यादावपीयं
विद्या विद्योत्त इति वर्णयन्ति केचित् । अयमत्र विवेकः— इयमेव प्रकाशविमर्शमयी
पराशक्तिः पश्चभूतात्मिका उत्तरोत्तरगुणवृद्धिद्वारा पश्चदशसङ्ख्याकमन्त्राक्षरतिथ्यभिमानिनी देवतास्वरूपिणी जाता । यथागमः—

"एक एव प्रकाशाख्यः परः कोऽपि महेश्वरः ।

यस्य शक्तिविमर्शाख्या सा नित्या गीयते बुधैः ॥

विमर्शाख्या च सा देवी पाश्चविध्यं समागता ।

आकाशानिलसप्ताचिः सलिलावनिभेदतः ॥

एकेकगुणवृद्ध्या तु तिथिसङ्ख्यात्वमागता ।

विमर्शक्षमिणी नित्या षोडशी या प्रकीर्तिता ॥

गता सा षोडशैभेंदैस्तिपुरा परमेश्वरी ।

सुन्दर्शादिमहापूर्वे चित्रान्तं च समन्ततः ॥

आगमादेव बोद्धन्यमिति संकेतमात्रतः ।

प्रतिपत्प्रभृतौ देन्याः पौर्णमास्यन्तिकं पिये ॥

एकेकं पूजयेद्यस्तु स सौभाग्यमवाष्नुयात् ॥"

### इति । सुभगोदयवासनायामपि-

" खं वायुज्योतिरव्भूमिशव्दादिगुणभेदतः । दशपञ्चतया व्याप्ता व्यापिकाः पूजयाम्यहम् ॥"

इति ॥ १७ ॥

इतः परं 'विद्यादेवतयोरिप न भेदलेशोऽस्ति वेद्यवेदकयोः' इत्युक्तमेवार्थे द्रदियतुं देवतावद्विद्याया अपि विश्वात्मकत्वात्तदुत्तीर्णत्वं व्यक्तमाह—

# अज्ब्यञ्जनबिन्दुत्रयसमष्टिभेदैर्विभाविताकारा। षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मा तत्त्वातीता च केवला विद्या॥ १८॥

अड्वयञ्जनेति। अड्वयञ्जनिबन्दुत्रयसमृष्टिभेदैः; अचः स्वराः, व्यञ्जनानि, हलः, बिन्दुत्रयम् अनुस्वारत्रयम्, एषां समिष्टः समुदायभावः, भेदोऽवयवभावः तैः, विभाविताकारा; उद्घावितस्वरूपा। अत एव षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मा; शिवादि- क्षित्यन्ततत्त्वविग्रहा; तत्त्वातीता च; तत्त्वसंघसमुदायस्थानत्वाचदुत्तीर्णा च। अत एव केवला; स्वव्यतिरिक्तस्याभावादेकािकनी। एवंभृता विद्या श्रीपञ्चदशाक्षरीत्यर्थः। अयमत्र विद्याया अवयवविभागप्रकारः—इह पुण्यानन्दाः हादिविद्यायामत्यन्तािभ-मानिनः, अस्या एव विद्याया अवयवसमुदायभावमाश्रित्य तत्त्वात्मकत्वं तदुत्तीर्णत्वं चाचक्षते। अत्र वाग्भवारुये प्रथमे खण्डे पञ्च स्वराः, सप्त व्यञ्जनािन, संहत्य द्वादश वर्णाः। कामराजारुये द्वितीये खण्डे चत्वारः स्वराः, षष्ट व्यञ्जनािन, संहत्य दश वर्णाः। शक्त्यारुये तृतीये खण्डे चत्वारः स्वराः, षड् व्यञ्जनािन, संहत्य दश वर्णाः। सर्वेऽपि संभूय षट्त्रिंशदक्षराणि अवयवस्त्रपाणि।

केचित्तु—प्रथमखण्डे षट् स्वराः, षड् व्यञ्जतानि। द्वितीयखण्डे सप्त स्वराः, सप्त व्यञ्जनानि। तृतीयखण्डे पञ्च स्वराः, पञ्च व्यञ्जनानीति व्यवहि-यन्ते। समुदायरूपा विद्या सर्वतत्त्वातिकान्ताविधवर्तिनी। ननु कादिविद्यैव उभयात्मिका सर्वेत्र प्रसिद्धा श्रुयते। "कामो योनिः कमला" इत्यादौ, तत्कथं हादिविद्यैव उभयात्मिकेत्युच्यते, सत्यम्; कादिविद्या तु "कामो योनिः" इत्यादु- पनिषदि प्रथमतः प्रतिपाद्यते । तथापि हादिविद्यापि तत्रैवोद्धृता । कथम् १ "षष्ठं सप्तममथ विह्नसाराथिमस्या मूलत्रिकमादेशयन्तः " इत्यादिना । तस्मात् हादिविद्यापि श्रुतिप्रसिद्धैव । तस्मात्तस्या हादिविद्याया एव उभयात्मकत्विमतीह विणितमित्येवाव-गन्तन्यम् ।

ननु तिह कादिविद्याया अपि उभयात्मकत्वाभावे तस्यामुपादेयबुद्धिन स्यात् । कृतः ? देवतावैजात्यात् । तत्कथं हादेरेवोभयात्मकत्वं प्रतिपाद्यते । अत्रोच्यते—न वयं हादिविद्येव तादृशी, न कादिरिति वदामः । किंतु हादिरेवाभिषेता । न कादिरित्येतावन्मात्रमुक्तम् । अन्यत्र तथा व्याख्यानात् । कादेरिप विद्याया उभ-यात्मकत्वमस्त्येव । इयानेवानयोविद्ययोर्भेदः—हादौ प्रथमे खण्डे षट् स्वराः, षड् व्यञ्जनानि । कादौ प्रथमे खण्डे सप्त स्वराः, पञ्च व्यञ्जनानि । संहत्य विद्याद्वयेऽपि प्रथमखण्डे द्वादश्वर्णत्वं समानम् । तस्मादुभयात्मकत्वमुभयोविद्ययोरस्त्येव । तदुभय-विद्योपासनाप्रकारस्तु गुरुमुखादेवावगन्तव्यः ॥ १८ ॥

देवताया अपि मन्त्रवदुभयात्मकत्विमिति मन्त्रदेवतयोरैक्यमाह—

## विद्यापि ताद्दगात्मा सुक्ष्मा सा त्रिपुरसुन्दरी देवी। विद्यावेद्यात्मकयोरत्यन्ताभेदमामनन्त्यार्याः॥ १९॥

विद्यापि ताहगात्मेति । विद्या; चिदानन्दस्वरूपिणी; ताहगात्मा; तत्त्वातिमका विश्वात्मिका, तदुत्तीर्णा च । सूक्ष्मा; परिच्छेतुमशक्या । सा; सर्ववेदान्तेषु
प्रसिद्धा । त्रिपुरसुन्दरी; त्रिपुरा च सुन्दरी च त्रिधावस्थितसमस्तवस्तुपूरणात्
सर्वयोगिमिरुपास्यत्वेन स्ष्टहणीयत्वाच त्रिपुरा; त्रिपुराशव्दनिर्वचनं च पूर्वमेव प्रपश्चितम् । देवी; स्वच्छप्रकाशरूपा विश्वस्य जननादिकीडारूपा परा वाक् । विद्यावेद्यात्मकयोः; पञ्चदशाक्षरीत्रिपुरसुन्दर्योः, अत्यन्ताभेदम् आमनन्ति आर्याः;
सार्वकालिकैक्यमामनन्ति सर्वत्र प्रतिपादयन्ति । आर्याः; परमेश्वरप्रमुखाः परमयोगिन इत्यर्थः । तथा चिद्म्बररहस्ये—"अहं पञ्चाक्षरः साक्षात् त्वं तु पञ्चदशाक्षरी ।" इति । चतुःशत्यां च—

'' यस्य यस्य पदार्थस्य या या शक्तिरुदीरिता । सा सा सर्वेश्वरी देवी स सर्वोऽपि महेश्वरः ॥

व्याप्ता पञ्चदशार्णेषा विद्याभूतगुणात्मिका । पञ्चभिश्च तथा षड्भिश्चतुर्भिरिष चाक्षरैः ॥ स्वरव्यञ्जनभेदेन सप्तर्त्रिशत्मभेदिनी । सप्तर्त्रिशत्मभेदेन षट्त्रिशत्तत्त्वरूषिणी । तत्त्वातीतस्वरूपा च विद्येषा भाव्यते सदा ॥ "

इति । रहस्योपनिषदि चेयं विद्या सम्यक् प्रतिपाद्यते । यथा "देवा ह वै प्रजापति मनुवन्, केयं तनुः किं रूपा कियद्वर्णा किं करोति किं ददाति केन वा सिध्यति किं करवाम '' इति देवैः प्रष्टः प्रजापतिः प्रत्युत्तरमाह — नेदशो लोकातीतोऽचिन्त्यो वाच्यः " इत्यदिना सर्वोत्तमत्वं पश्चदशाक्षर्याः प्रतिपाद्य, श्रीपश्चदशाक्षरीमेव देवेभ्य उपदिशति । यथा तदुदाहरिष्यामः — '' आदिरादित्रह्मा, द्वितीया वाणी, तृतीयो मारः, ततो महेन्द्रः, इयं भूवाच्यधर्मसंतानमयमिति ''। द्वितीयमुदाहरिष्यामः---" आदिरादिरुद्रः, ततः सुधामयम्, ततः प्रजानामीशः, ततो हंसः, ततो भूमिः ततो-ऽयमात्मा, अयं भुवो नामार्थसंतानं भोगानन्दमयमिति " । तृतीयमुदाहरिष्यामः— आदौ जीवनेशः, ततो विश्वकृद्धाता, ततो जगन्माता लक्ष्मीः, ततः पराशक्तिः, स्वर्णामेदं नाम चिन्तामणि भावाभावमयमिति । अत्रायं प्रथमः पाद इति प्रथमखण्डमुपदि-शति । द्वितीयखण्डमुदाहरिष्याम इति द्वितीयखण्डमुपदिशति । तृतीयमुदाहहिष्याम इति तृतीयखण्डं चोपदिशति। उपदिश्य सर्वमपि तन्मन्त्रमाहात्म्यमाह—'' सानेकधा समभवत् । तदेतन्महामनुरिति सैव शब्दतनुरेषा । सर्ववर्णस्तपा परमा त्रिपदा त्रयी-भावा त्रिगुणा त्रिवर्गरूपा नित्या निर्मला निरवद्या निष्प्रपञ्चात्मविद्याविभुः। परविद्या इति 🍍 एवं वेद विद्वान् भवति । अथाहुर्विद्वांस इति रहो रहस्यमिति । शिवोऽयं शिवोऽयं शिवोयमिति । स एव इमानि भूतानि संस्जति रक्षति संहरति । अन्यथाकरोति अणुर्महत्कृशस्थूलं हृस्वदीर्घ व्याप्तो व्यापकः श्रीभूतेशो वन्द्यो भवति । य एवं वेद सैव सो भवतीति। "इति। अस्याः श्रुतेरर्थः संप्रदायादेवावगन्तव्य इति न लिख्यते। तथा रससारसंग्रहेऽपि हादिविद्योद्धार उक्तः। तत्र वचनानि कानिचिल्लिख्यन्ते—

"विद्यां तु नवमीं सम्यक् प्रवक्ष्यामि समासतः। लिलताया महादेव्या मादनेत्यादितः क्रमात्॥ मादनः प्राणरूपस्तु विकासः शिव उच्यते। सकारस्त्वपरो ज्ञेयः संकोचः शक्तिरूपतः॥ संकोचः परमा शक्तिर्विकासः परमः शिवः। संकोचश्च विकासश्च हंस इत्यक्षरद्वयम्॥ तयोराधाररूपेण कर्तव्यं बिन्दुमालिनी। प्राणो बिन्दुरिति प्रोक्तः साहचर्यादपानके॥ अथोधरेन्द्रमाकाशं ज्वलनं तु तयोरधः। मायाबिन्दूर्ध्वगा चैव वाग्भवो नाम कीर्तितः॥"

## इति । श्रीइंसपारमेश्वरेऽपि-

"मा शक्तिस्तु समाख्याता दनं स्वीकारकृच्छिवः। सैव मादन इत्युक्तो हकारः शिवसंज्ञकः। तस्य शक्तिर्यथोर्ध्वत्वे सकारः स विधीयते। शिवो हकार इत्युक्तः सकारः शक्तिरव्यया। बिन्दुमालिनिकाणस्य पर्यायं परमेश्वरम्। शक्तव्योमानलाणिश्च मायाबिन्द्वीश्वरादयः। यथास्थिताश्च तत्तथ्या वाग्मवं सनिलानिलः। द्वावन्यौ कामशक्तवाख्यौ वर्णौ निष्कलकात्मकौ।"

## इत्यादिर्देष्टन्यम् । श्रीक्रोधभट्टारकोऽपि-

'' इत्थं त्रीण्यपि मूलवाग्भवमहाश्रीकामराजस्फुर-च्छक्तचाल्यानि चतुःश्रुतिप्रकटितान्युःकृष्टकृटानि ते । भूतर्तुश्रुतिसंख्यवर्णविदितान्यारक्तकान्ते शिवे यो जानाति स एव सर्वजगतां सृष्टिस्थितिध्वंसकः ॥"

इति । अत्र श्रुतिः —

" चत्वारि वाक्परिमितापदानि तानि विदुर्जीक्षणा ये मणीषिणः । गुहात्रीणि निहिता नेङ्क्षयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति ॥ "

इत्यादिश्रुतिरप्यनुसंघेया ॥ १९ ॥

एवं विद्यादेवतयोरप्यभेदमुक्त्वा चक्रदेवतयोरैक्यं वक्तुं चक्रोत्पत्तिप्रकारमाह —

## या सान्तरोहरूपा परा महेशी त्रिभाविता सैव। स्पष्टा पद्यन्त्यादित्रिमातृकात्मा च चक्रतां याता॥ २०॥

येति । या सान्तरोहरूपा; अन्तरमन्तःकरणम् तिसमन्, ऊहः वितर्क; इत्थमिति परिच्छेदरहितः, तेन सहितं रूपं यस्याः सा । अयमर्थः — अवाङ्मनसगोचरत्वात् सर्ववेदान्तैरपरिच्छेद्या सर्वकारणभूता शिवादिधरण्यन्ततत्त्वसंकाताविर्माव-भूमिः महेशी परा सर्वोत्कृष्टेत्युच्यते । अत्र यजुःश्रुतिः — "परास्य शक्तिविविधैव श्रूयते" इति । "यतो वाचो निवर्तन्ते, अपाष्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्" इति । यथागमश्र—

" स्वरूपज्योतिरेवान्तः परावागनपायिनी । यस्यां दृष्टस्वरूपायामधिकारो निवर्तते ॥ "

इति । लघुभट्टारकश्च— "सा त्वं काचिदचिन्त्यरूपमहिमा शक्तिः परा गीयसे ।" इति । एवंभूतलक्षणा सैव पराशक्तिरेव त्रिभाविता त्रिपकारत्वेन भाविता सङ्घातभावना । एतदेवाह — स्पष्टा पश्यन्त्यादित्रिमातृका सेति । स्पष्टा प्रथमो- त्पन्नत्वेन विवक्षिता विषयिणी पश्यन्ती इत्युच्यते । आदिशब्देन मध्यमा वैखरी च ।

सैव वैखरीनामाभिलपनरूपिणी पश्चदशाक्षरराशिमयी सर्ववैदिकतान्त्रिकशब्दजाला-स्मिका शक्तिरित्युच्यते । यथोक्तं सुभगोदयवासनायम्—

> "परा भूजन्म पश्यन्ती वल्लीगुच्छसमुद्भवा । मध्यमा सौरभा वैखर्यक्षमाला जयत्यसौ ॥"

## इति । अस्मदुक्तचिदानन्दवासनायामपि-

" विवक्षाव्यवसायोक्तिरूपा एतास्त्रिमातरः । पश्यन्त्यादिमहादेव्या स्वरूपा नात्र संशयः ॥"

इति । एवंरूपा त्रिपातृका सैव चक्रतां याता । त्रिखण्डात्मकचक्रैक्यमवाप्तेत्यर्थः ॥ ॥ २०॥

तदेवाह---

# चक्रस्यापि महेइया न भेदलेशोऽपि भाव्यते विबुधैः। अनयोः सूक्ष्माकारा परैव सा स्थूलयोश्च कापि भिदा॥ २१॥

चक्रस्यापीति । चक्रस्य ; त्रैलोक्यमोहनादिसर्वानन्दमयबैन्दवान्तनवावर-णात्मकस्य सुन्दर्यधिष्ठानभूतस्य । महेश्याः ; तद्धिष्ठात्र्याः सुन्दर्याश्च, भेदलेशः ; ईषद्भेदोऽपि, बुधैः माहेश्वरैः न भाव्यते ; नानुभूयते । कुत १ श्रीसुन्दरीस्वरूपत्वात् श्रीचक्रस्य । तथा चोपनिषत्—

"..... महत्तरा महिमा देवतानाम्।
नवयोनिर्नवचकाणि दीधिरे नवैव योगा नवयोगिन्यश्च ॥
नवानां चका अधिनाथाः स्योना नवभद्रा नवमुद्रा महीनम्।
एका स आसीत् प्रथमा सा नवासीत् ....॥"

#### इत्यादि । वामकेश्वरतन्त्रे-

"तच्छक्तिपञ्चकं सृष्ट्या लयेनामिचतुष्टयम् । पञ्चशक्तिचतुर्वेहिसंयोगाचकसंभवः ॥ एतचकावतारं तु कथयामि वरानने । यदा सा परमा शक्तिः स्वेच्छया विश्वरूपिणी ॥

इत्युपकम्य ;

चकं कामकलारूपं प्रसारपःमार्थतः ॥ "

इत्यन्तेन सम्यगभेदः प्रतिपादितः । क्रोधभट्टारकोऽपि—"श्रीचकं श्रुतिमुलकोशनथितं संसारचकात्मकम् ।" इत्यादि । पुनरपि ताहगभेदमेतयोव्याचष्टे—अनयोः सूक्ष्माकारेत्यादिना । अनयोः सूक्ष्मरूपेणावस्थानं , चिन्द्वात्मना बिन्दोः
परिच्छिन्नत्वं, "बैन्दवे परमाकाशे" इत्यादिना प्रपिष्ठितमेव । देवताया अपि
'विद्यापि ताहगात्मा' इत्यादिनाभिहितम् । एवं तथा स्थूल्ययोः चकदेवतयोश्च ।
अत्र स्थूल्तवं नाम चकस्य त्रिकोणादिचतुरश्रपर्यन्तं विजृन्भणम् । देवताया अपि
त्रिपुरान्निकादित्रिपुराशक्तचन्तरूपेण मननम् । एवंविधयोश्चकदेवतयोः, भिदा; भेदकरणाभावादित्यर्थः । तत्र हेतुमाह—सा परैव सूक्ष्माकारा इति । सा; पूर्वोक्तलक्षणा। परैव; आदिशक्तिरेव । सूक्ष्माकारा; स्क्ष्मभूतः आकारः स्वरूपम् अनयोरित्यर्थः । तथा चोक्तं चतुःशत्याम्—"स्थूलसूक्ष्मविमेदेन त्रैलोकयोत्पत्तिमातृका।"
इति । अत एव हेतोरीषद्वेदोऽपि विद्वद्विर्जानुभूयते । एवमेव हि विद्याचिन्तनं सर्वत्र ।
तथा च श्रुतिः—"सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" इति । "सर्वं तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वं
वेद " इति । उत्तरत्र प्रनथकरोऽपि विक्ति—'सेयं परा महेशी चकाकारेण परिणमेत
यदा' (श्लोकः ३६) इति देवतारूपत्वं चकस्य ॥ २१ ॥

इतः परं पराप्रयन्त्यादिशक्तिविकासरूपं नवयोन्यात्मकं श्रीचकं वन्तुमादौ वैन्दवं सर्वानन्दमयाख्यं चकं पराशक्तिमयमित्याह—

मध्यं चक्रस्य स्यात् परामयं विन्दुतत्त्वमेवेदम् । उच्छूनं तच यदा त्रिकोणरूपेण परिणतं स्पष्टम् ॥ २२ ॥ एतत्पर्यन्त्यादित्रितयनिदानं त्रिबीजरूपं च। वामा ज्येष्ठा रौद्री चाम्बिकयानुत्तरांशभूताः स्युः ॥ २३॥ इच्छाज्ञानिकयाशान्ताश्चेताश्चोत्तरावयवाः। व्यस्ताव्यस्तं तदर्णद्वयमिदमेकादशात्म पश्यन्ती ॥ २४॥

पध्यमिति । चक्रस्य ; नवयोन्यात्मकस्य, पध्यं मध्ये भवम् । बिन्दुतत्त्वम् ; बिन्दुस्वरूपं पूर्वक्तमेव व्याख्यातम् । इदं स्वसाक्षात्कृतं परामयमेव ; पराशक्तिस्व-रूपमित्यर्थः । तथः चोक्तम्—" प्रस्तं विश्वलहरी स्थानं मातृत्रयात्मकम् । बैन्दवं चक्रम्" इति । तत्रव—

''स्क्ष्मरूपं समस्तार्णावृतं परमलिङ्गकम् । बिन्दुरूपं परानन्दकन्दं नित्यपदोदितम् ॥''

इति । तथा—'' बिन्दुर्विमर्शिधर्मा षण्णामेकोऽध्वनां प्राणः '' इति विरूपाक्षपश्चाशि-कायाम् । एतदेव बिन्दुतत्त्वं यदा विकासभावमयते तदा त्रिकोणचक्रमुदेतीत्याह— उच्छूनं तच्च यदेति । यदा यस्मिन् काले प्राणिनामदृष्टवशादुच्छूनं तच्च बैन्दवमपि उच्छूनं संजातविकासं भवति, तदा त्रिकोणरूपेण; अनुत्तरानन्देच्छाशृङ्गाटरूपेण परिणतम्; त्रिकोणाकारं भवतीत्यर्थः । तथा चोक्तं श्रीत्रिंशिकाशास्त्रे—

> "अनुत्तरानन्दचितिरिच्छाशको नियोजिता। त्रिकोणमिति तस्पाहुर्विसर्गानन्दसुन्दरम्॥ मेयमातृप्रमामानप्रसरैः संकुचस्प्रभम्। शृङ्गाटरूपमापन्नमिच्छाज्ञानिकयास्मकम्॥"

इति । शृङ्गाटरूपं त्रिकोणमित्यर्थः । एतत् ; त्रिकोणचक्रम् , पश्यन्यादित्रितय-निदानम् ; पश्यन्तीमध्यमावैखरीपमुखशक्तित्रयोत्पत्तिकारणमित्यर्थः । तथा सुभ-गोदयवासनायामपि —

> " इच्छादिशक्तित्रितयं पशोः सत्त्वादिसंज्ञकम् । महत्त्र्यश्रं भावयामि गुरुवक्त्रादनुत्तरम् ॥ "

#### इति । प्रत्यभिज्ञायामपि-

"स्वाङ्गरूपेषु भावेषु सत्त्वज्ञानिकयेच्छया ।
माया तृतीये ते एव पशोः सत्त्वं रजस्तमः ॥"

इति । इच्छाज्ञानिक्रयाशक्तय एव पश्यन्त्यादिशक्तित्रितयतामापन्नाः । तथा वाम-केश्वरे---

> "इच्छाशक्तिस्तथा सेयं परयन्ती वपुषा स्थिता। ज्ञानशक्तिस्तथा ज्थेष्ठा मध्यमा वागुदीरिता॥ ऋजुरेखामयी विश्वस्थितौ प्रथितविष्रहा। तत्संहतिदशायां तु बैन्दवं रूपमास्थिता॥ प्रत्यावृत्तिक्रमेणैव शृङ्गाटवपुरुज्ज्वला। कियाशक्तिस्तु रौद्रीयं वैखरी विश्वविष्रहा॥"

#### इति । श्रीतन्त्रसद्भावेऽपि —

"या सा तु मातृका लोके परतेजःसमन्विता। तया व्याप्तमिदं सर्वमाब्रह्मभुवनान्तरम्॥"

इत्यारभ्य,

" एकैवेत्थं पराशक्तिः त्रिधा सा तु प्रजायते ।"

इत्यन्तेन पराशक्तचाः पश्यन्त्यादिशक्तिजालनिरूपणं कृतम्; तत्तत्रैवावधार्यम् । इह तु यन्थविस्तरभयात्र लिख्यते । त्रिबीजरूपं चेति; त्रिबीजानि, त्रिखण्डात्म-कवाग्भवकामराजशक्तिबीजानि; तेषां बीजानां स्वरूपं यस्य तत् । तथा च श्रुतिः—

" तिस्रः पुरस्तिपथा विश्वचर्षणा अत्राक्तथा अक्षराः संनिविष्टाः । अधिष्ठायैना अजरा पुराणी महत्तरा महिमा देवतानाम् ॥"

इत्यादिना सर्वमन्त्राविर्भावहेतुभूतत्रिखण्डात्मकमातृकाधिष्ठानकारणदिव्यशृङ्गाटपीठ-माह । वामकेश्वरतन्त्रेऽपि--- "बीजित्रतययुक्तस्य सकलस्य मनोः पुनः । एतानि वाच्यरूपाणि कुलकौलमयानि तु ॥"

इति बीजितितयशक्तितितयिक्जितितयमियं त्रिकोणं कामकलाक्षररूपमाह भगवान् परमिशवः। ततः श्रीपराभट्टारिकामयभिदमेव विन्दुतत्त्वमूर्ध्वाधोमुखनवयोन्यात्मक-श्रीचक्रमभवदित्याह—वामा इति। वामा ज्येष्ठा रौद्री अम्बिकाः; चकारात् पराशिक्तिश्च। इमाः पश्चशक्तयः अनुत्तरांशभूताः; अनुत्तरांशाः श्रीचकान्तर्गताधो-मुखानि पश्चित्रिकोणानिः; तत्त्वेन भूता जाता इत्यर्थः। इच्छाज्ञानिक्रयाशान्ताः; इमाः चतस्रः शक्तयः, उत्तरावयवाः; ऊर्ध्वमुखित्रकोणचतुष्टयद्धपाः।

अयं भाव:---पराविलसनरूपा एताः वामा ज्येष्ठा रौद्री अभ्विका पराः : तथा इच्छाज्ञानिकयाशान्ताश्चेता उत्तरावयवाश्चेति ; एतच्छिक्तिनवकमयं नवित्रकोणचक-मिति । एतचतुःशत्याम्—'' आत्मनः स्पुरणं पश्येद्यदा सा परमा कला। '' इत्यारभ्य ''वैखरी विश्वविग्रहा'' इत्यन्तेन सम्यक् निरूपितम्; तत एव अवधार्यम्। व्यस्ताव्यस्तं तदर्णद्वयम्; व्यस्तं व्यष्टिऋषम्, अव्यस्तं समष्टिऋषम्, सर्वोपनिषत्प-सिद्धम् । तद्रणद्भयम् ; संदंशन्यायेन अखिलाक्षरात्मकमातृमन्त्रमयप्रकाशविमर्शस्य-पूर्णाहंताभावगर्भकामकलाक्षरात्मकबिन्दुतत्त्वमित्यर्थः । अत्रेदं पूर्णाहंतामयं परब्रह्म-पन्नीविशिष्टमेव सकलकार्यनिर्वाहकमिति सर्वागमसिद्धम् । तथा बृहदारण्यके— ''आत्मैवेदमग्र आसीत् पुरुषविधः सोऽन्वीक्ष्य नान्यदात्मनोऽपद्ययत्सोऽहमस्मीत्यग्रे व्याहरत् ततोऽहंनामाभवत् तस्माद्प्येतर्द्धामन्त्रितोऽहमयमित्येवाग्र उक्त्वाथान्यन्नाम प्रज्ञते " इत्युपक्रम्य पूर्णाहंतामयं परब्रह्मस्वरूपं दिव्यदंपतीरूपत्वमास्थाय सर्वतत्त्व-निर्मातृत्वेन विद्योतत इति उपरितनवावयेन समाप्यते । तथा हि; "स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छत्। स हैतावानास यथा स्त्रीपुमांसौ संपरिष्वक्ती स इममेवात्मानं द्वेधापातयत् । ततः पतिश्च पत्नी चाभवताम् " इत्यादि । तथा तत्रैवान्यत्र— ''आत्मैवेदमप्र आसीत् । एक एव सोऽकामयत जाया मे स्यादथ प्रजायेय; अथ वित्तं मे स्यात् अथ कर्म कुर्वीयेत्येतावान् वै कामः '' इत्यादी सपत्नीकमेव ब्रह्म प्रतीयते । एवंभूतं तदर्णद्वयं एकादशात्म संहत्य विचार्यमाणे एकादशविधं भवतीर्थः । परादिशान्तान्तं शक्तिदशकं व्यष्टिरूपं, सर्वसमष्टिरूपत्वेन चैकम्, तेन चैकादशात्मकमिदं बिन्दुतत्त्वमेव पश्यन्ती शक्ति-कारणम् । ''सर्वे खिल्वदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत'' इतिवत् कार्य-कारणयोरमेदव्यपदेशः ॥ २२–२४ ॥

इतः प्रं वसुकोणदशारादिचऋसृष्टिप्रकारमिधातुं परमप्रकृतित्रकोणचककमं निगमयति—

# एवं कामकलात्मा त्रिबिन्दुतत्त्वस्वरूपवर्णमयी। सेयं त्रिकोणरूपं याता त्रिग्रणस्वरूपिणी माता॥ २५॥

एविमिति । एवम् ; पूर्वोक्तप्रकारेण, कामकलात्मा ; कामः, प्रकाशैकस्वभावः अनुत्तराक्षरात्मा परमशिवः, कला तु, अखिलवर्णान्त्यपरमहंसाक्षरमयी विमर्शविष्रहा । एतदुभयात्मकत्वं नाम स्वाभाविकपरिपूर्णाहंभावशालित्वम् । एतच्च 'बिन्दुरहंका-रात्मा' इत्यत्र स्पष्टमभिहितम् । एवंक्रपा कामकलात्मा त्रिविन्दुतत्त्वस्वरूपवर्णमयी ; त्रिबिन्दवः, पूर्वोवतरकतशुल्लिमश्रात्मानः, तेषां स्वभावः तत्त्वम् , तत्त्वक्रपा ये वर्णाः वाग्भवादयः तदात्मिका । तथा रहस्याम्नाये—

" विन्दुत्रयात्मकं स्वात्मश्वक्ताटं विद्धि सुन्द्रम् । मिश्रं शुक्कं च रक्तं च पुराणं प्रणवात्मकम् ॥ रेखात्रयावगन्तव्यं संवित्सान्द्रशिवात्मकम् । रक्तमस्य निराधारमवशिष्टं ततः प्रियम् ॥ तयोर्मिश्रं तु संयोगे निर्वाणं निर्मेलं पदम् ।"

#### इति । चतुःशत्याम्---

" कूटत्रयात्मिकां देवीं समष्टिन्यष्टिरूपिणीम् । आद्यां शक्तिं भावयन्तो भावार्थमिति मन्यते ॥ "

इति । सेयं त्रिकोणरूपमापन्ना चिदानन्दघनपरमार्था सकलाझायसारभूता इयं विश्वाहं-भावनाञ्चालिभिः महायोगिवर्यैः आत्मसाक्षित्वेनानुभूयमाना, त्रिगुणा इच्छाज्ञानिक-याशक्तिमयी सत्त्वरजस्तमांसि तत्स्वरूपिणी। तद्वष्टम्भेन हि जगत्सृष्टचादि विधत्ते । गुणाश्च इच्छाज्ञानिकयाशक्तिमया एव । तथा प्रत्यभिज्ञायाम्— "स्वाङ्गरूपेषु भावेषु" इत्यादि । इच्छाज्ञानिकयामया एव गुणाः सत्त्वरजस्त-मांसि इति । अत एव माता सर्वजगित्रमांत्री एका ; "आत्मा वा इदमेक एवाम्र आसीत्" इति श्रुत्युक्तरीत्या सर्वतत्त्वातीता परा शिवतः । त्रिकोणरूपम् ; " अनुत्त-रानन्देच्छासंघट्टात्रिकोणम्" इत्यभियुक्तोक्तरीत्या सर्वसिद्धिप्रदायकातिरहस्यभृतित्र-कोणचकं याता तन्मयी जातेत्यर्थः । तथा वचनम्—

> "अनुत्तरानन्दचितेरिच्छाशक्तौ नियोजितम् । त्रिकोणमिति तत्त्राहुर्विसर्गामोदसुन्दरम् ॥"

इति ॥ २५ ॥

इतः परं पराविलसनरूपायाः पश्यन्त्याद्या अपि नवयोनिचकात्मना नवात्म-कत्वमाह—

## एका परा तदन्या वामादिव्यष्टिमातृसृष्टचात्मा । तेन नवात्मा जाता माता सा मध्यमाभिधानाभ्याम् ॥२६॥

एका परेति । तद्न्याः पराविकासभूता पश्यन्तीः वामाद्वियष्टिमात्सृष्ट्यात्माः वामादिशान्तान्तशक्तिनवकमयी यतः तेन कारणेन, सा माताः
पश्यन्ती नाम जननी । नवात्माः वामादिशान्तान्तशक्तिकदम्बकाविर्भावकारणनवयोनिचकात्मिका जाता प्रादुर्भूतेत्यर्थः । अत्र वामादिशक्तीनां लक्षणं प्रसङ्गात्
किंचिदुच्यते—तत्र वामा नाम स्वान्तःस्थितप्रपञ्चवमनाद्विश्वजनयित्रीत्यभिधीयते ।
जयेष्ठा सर्वमङ्गलकारिणी । रौद्री सर्वरोगविद्राविणी । अम्बिका समस्तेष्टप्रदा शक्तिश्च ।
तथागमञ्च—

''वामा विश्वस्य वमनात् ज्येष्ठा शिवमयी यतः । द्रावयित्री रुजं रौद्री दोग्ध्री चाखिलकर्मणाम् ॥ ''

इति । अम्बिका च ''सा स्फुरत्ता महासत्ता'' इति प्रत्यिश्वास्थित्या सर्वाति-शायी परिपूर्णेक्रपस्वात्मस्फुरणावलोकनचतुरा । तथा चतुःश्वत्याम्— "आत्मनः स्फुरणं पश्येचदा सा परमा कला। अम्बिकारूपमापन्ना परा वाक् समुदीरिता॥"

इति । इच्छाज्ञानिकयाशक्तयस्तु पश्यन्तीमध्यमावैखरीरूपा इति प्रपश्चिताः । चतुःश्रत्याम्—" इच्छाशक्तिस्तथा ज्ञेया पश्यन्ती वपुषा स्थिता । " इत्यादिना ।
शान्ता च, "निष्कलं निष्कियं शान्तम्" इत्यादिश्रुत्या निरंशा चिन्मयी
शक्तिः । तथा व्याचष्टे भगवानमृतानन्दनाथः—" निरंशौ नादिबन्दू च " इत्यत्र,
" निरंशा शान्ताशक्तिः, शान्ताया निरंशत्वं चिद्रूपत्वात्" इति । मध्यमाभिधानाभ्याम्; मध्यमा परापश्यन्त्योः समरसावस्था, अभिधानाभ्यां नामधेयाभ्याम् ॥ २६ ॥

अनन्तरं मध्यमाया अपि प्रकारान्तरेण नवास्मकत्वं ब्रूते---

## द्विविधा हि मध्यमा सा सूक्ष्मा स्थूलाकृतिस्थिता सूक्ष्मा। नवनादमयी स्थूला नववर्गात्मा च भूतलिप्याख्या॥ २७॥

द्विविधित । साः अन्तर्मुखपरमयोगिभिः दृश्या मध्यमा नाम शक्तिः दिविधाः द्विभक्तारा । स्थूलसूक्ष्मभावात् । तत्र सूक्ष्माः समाधिबलेन अनुभूयमाना । स्थूलाकृतिः ; पण्डितपामरामिलपनयोग्यवणीवल्या स्थिता सर्वदा वर्तमाना । एतदेव व्याचष्टे— सूक्ष्मा नवनाद्मयी स्थूला नववर्गात्मा इति । अयमर्थः— मित्रावरुणसदनात् वायुनिरोधनेन स्वाधिष्ठानादिकमलभेदपुरःसरं द्वादशान्तारविन्दासनस्थपरमशिवाङ्कमुपसर्पन्ती महामातृका कुण्डिलिनी बहुविधना-दात्मिका या अनुभूयते, सा समाधिसमधिगतसर्वार्थैः महामाहेश्वरैः स्वात्मत्वेन मन्यते नवनादमयीति । अत्र परमहंसोपनिषत् । यथा— "अथ हंसपरमहंसनिर्णयं व्यास्थामः । ब्रह्मचारिणे दान्ताय गुरूभक्ताय हंसहंसेति सदायं देहेषु व्याप्तो वर्तते, यथाह्याः काष्ठेषु तिलेषु तैलमिव । तं विदित्वा न मृत्युमेति " इत्यादिना परमहंसं परं ब्रह्म निर्दिश्य, पुनरपि तदुपासनं विश्वनिष्ट— "गुदमवष्टभ्याधाराद्वायुमुत्थाप्य स्वाधिष्ठानं त्रिःपदक्षिणीकृत्य मणिपूरकं गत्वा अनाहतमितक्रम्य विशुद्धौ प्राणात्निरुध्य आज्ञामनुधावन् ब्रह्मरन्धं ध्यायन् त्रिमात्रोऽहमित्येव सर्वदा ध्यायन् अथा नादमाधरात् ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्तं गुद्धस्पिटिकसंकाशं स वै ब्रह्म परमात्मेत्युच्यते " इत्यनेन

मूलाधारात् ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्तं व्यापिन्या मूलकुण्डलिन्याः स्वरूपं नादाःसकिमिति व्याचष्टे । पुनस्तत्रेव, "यदा हंसो नादे विलीनो भवति, तदा तुर्यातीतमुन्मनाजपोप-संहार इत्यिभिधीयते" इत्यादितदुपासनाङ्गजालानि उपन्यस्यन्ते । नादं विभजते—"स च दशविध उपजायते । चिणीति प्रथमः । चिणि चिणीति द्वितीयः । घण्टानादस्तृतीयः । शङ्कनादश्चतुर्थः । पश्चमस्तन्त्रीनादः । षष्ठस्तालनादः । सप्तमो वेणुनादः । अष्टमो मेरीनादः । नवमो मृदङ्गनादः । दशमो मेघनादः । नवमं परित्यज्य दशममेवाभ्यसेत् । तस्मिन् विलीने मनसि गते संकल्पे विकल्पे च दग्धे पुण्यपापे सदाशिवः शक्त्यात्मा सर्वत्रावस्थितः स्वयंज्योतिः शुद्धो बुद्धो निरङ्गनः शान्तः प्रकाशत इति" इति । नववर्गात्मा; अकचटतप्यशलात्मका । स्थूला; सर्वव्यवहारविषयिणीत्युच्यते । यथा श्रीतन्त्रसद्भावे—

"या सा तु मातृका लोके परतेजःसमन्विता। तया व्याप्तमिदं सर्वमाब्रह्मभुवनान्तरम् ॥ तत्रस्थश्च यथा नादो व्यापितश्च सुराचिते। अवर्णस्थो यथा वर्णस्थितः सर्वगतः पिये॥ तथाहं कथयिष्यामि निर्णयार्थे स्फुटं तव।"

#### इत्यारभ्य--

"या सा शक्तः परा स्क्ष्मा निराकारेति कीर्तिता।
हिद्धन्दुं वेष्टियत्वा तु सुषुप्ता भुजगाकृतिः॥
तत्र सुप्तो महायोगी न किंचिन्मन्यते यमी।
चन्द्राकानलनक्षत्रैर्भुवनानि चतुर्दश॥
व्याप्तोदरा तु सा देवी विषवन्म्दतां गता।
प्रबुद्धा सा निनादेन परेण ज्ञानरूपिणी॥
मिथता चोदरस्थेन बन्धनादिष विह्ना।
तावद्वै अमयोगेन मन्थनं शक्तिविप्रहे॥
भेदात्तु प्रथमोत्पन्नाद् बिन्दुर्नादत्वमीयते।
समुत्थिता यथा तेन कलास्क्ष्मा तु कुण्डली॥

चतुष्कलम्यो बिन्दुः शक्तेश्चोत्तरगः प्रभुः ।

मध्यमन्थनयोगेन ऋजुत्वं जायते प्रिये ॥

ज्येष्ठा शक्तिः स्मृता सा तु बिन्दुद्रयसुमध्यमा ।

बिन्दुनादत्वमायाता रेखयामृतकुण्डली ॥

लाकिनी नाम सा ज्ञेया उभौ बिन्दू यथागतौ ।

त्रिपदा सा समाख्याता रौद्री नाम्ना तु गीयते ॥

रोधिनी सा समुद्दिष्टा मोक्षमार्गनिरोधनात् ।

शशाङ्कशकलाकारा अम्बिका चार्धचन्द्रिका ॥

एकैवेत्थं परा शक्तिः त्रिधा सा तु प्रजायते ।

आभ्यो युक्ता विविक्ताभ्यः संजातो नववर्गकः ॥

नवधा च स्मृता सा तु नववर्गोपलक्षिता ।"

इति । अत्र कश्चित्, 'सूक्ष्मस्थूलाकृतिस्थिरा' इति पाठं करुपयित्वा सूक्ष्मा स्थिरा स्थूला नववर्गमयीत्याह । एवं च सित नववर्गिति पदानन्वयः संप्रदायनिरोधश्च । स तु स्वबुद्धचा संप्रदायमजानान एवमर्थमाह । तस्मादस्मदुक्तार्थस्य तदुक्तार्थस्य चौचित्यमर्थाविशेषज्ञैनिद्धद्भिरेव ज्ञातन्यमित्यलम् । भूतिलिप्याख्याः भूताश्च ते लिपयश्च भूतिलिपयः । अत्र लिपिनां भूतत्वं नाम चेष्टाविशेषाक्षरिवन्यासाभिन्यक्रचत्वम् । तच कल्पनामात्रमेव । अक्षराणां तेजोरूपशक्तचात्मकत्वात् । तथाच आगमः—''या सा तु मातृका लोके परतेजःसमन्विता'' इति । ''सर्वे वर्णात्मका मन्त्रास्ते च शक्तचात्मकाः प्रिये ।'' इत्यादि च । तेषामाख्या अभिधा यस्याः सा । तत्र आन्ति-लिप्येति कश्चिद्धचाचष्टे । तत्तु छन्दोभक्कादनुपपन्नमित्यनादरणीयम् ॥ २७ ॥

सूक्ष्मरूपा हि मध्यमा स्थृलरूपायाः कारणभावमापन्ना एकैवेत्यत आह—

आचा कारणमन्या कार्यं त्वनयोर्यतस्ततो हेतोः। सैवेयं न हि भेदस्तादात्म्यं हेतुहेतुमदभीष्टम्॥ २८॥

आद्येति । आद्या ; पूर्वोक्ता सूक्ष्मा, कारणम् ; प्रथमोद्भूतत्वात् । अन्या ; स्थूला, कार्यम् ; तज्जन्यत्वात् । यतः ; तस्मात्कारणात् , अनयोः ; सूक्ष्मस्थूलयोः, कार्य- कारणयोर्भावः । ततो हेतोः ; तेन कारणेन, इयम् ; स्थूला, सैव ; सूक्ष्मा शक्तिरेव । न हि भेदः ; भेदो नास्त्येव । ननु कथमभेदे कार्यकारणभाव इत्यत्राह—तादात्म्यं हेतुहेतुमतोर्दिष्टमिति । तादात्म्यम् ; भेदाभेदरूपम् । हेतुहेतुमत् ; जन्यजनकरूपवत् , अभीष्टम् ; मद्भटवत् । श्रुतिश्च—"यथा सोम्येकेन मृत्पिण्डेन सर्वं मृन्मयं विज्ञातं स्यात् , वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्" इति । वाचारम्भणमात्रत्वात् एकमेव वस्तु उभयविधं भवतीति सर्ववेदान्तसंमतिमत्यर्थः ॥ २८॥

अनन्तरं मध्यशृङ्गाटतेजः प्रसरणात्मकवसुकोणादिचक्रनिरूपणद्वारा वैखरी-शक्त्याविर्भावमाह—

# श्वासपवर्गमयं तद्वसुकोणं मध्यकोणविस्तारः। नवकोणं मध्यं चेत्यसिंमश्चिद्दीपिते दशके॥ २९॥

शवसेति । तद्वसुकोणम्; सर्वरोगहराख्यं चक्रम्, शवसपवर्गमयम्; शवस-पवर्गात्मकाष्टकोणम्, मध्यकोणस्य ; मध्यित्रकोणस्य, विस्तारो विकासो यस्य, तत्तादृशं मध्यकोणसिहतं, नवकोणं मध्यं च ; बैन्दवाख्यं संहत्य दशके अस्मिन् बिन्दु-त्रिकोणवसुकोणरूपे, चिद्दीपदीपिते ; "बैन्दवासनसंद्रुढसंवर्तानलचिद्धनम् " इत्युक्त-रीत्या बिन्दुचकाधिद्रुढायास्तेजोम्तेंस्त्रिपुरायाः प्रभापटलप्रकाशिते इत्यर्थः ॥ २९ ॥

## तच्छायाद्वितयमिदं दशारचक्रद्वयात्मना विततम्। तटचक्रवर्गचतुष्टयविलसनविस्पष्टकोणविस्तारम्॥ ३०॥

तच्छायाद्वितयमिद्मिति । तस्य, पूर्वोक्तस्य तेजोराशिमयस्य चक्रितयस्य, छायाद्वितयं कान्तिद्वितयम् । द्शारचक्रद्वयात्मनाः अन्तर्दशारबहिर्दशाररूपेण निरवधिकतेजोमण्डलं, तस्य संबन्धि कान्तिद्वितयम् । सर्वरक्षाकरसर्वार्थसाधकामिध-चक्रद्वयात्मना परिणतमित्यर्थः । तथा चोक्तम्—''नवित्रकोणस्फुरितप्रभारूपदशा-रकम् ।'' इति । तचकद्वयस्वरूपं व्याचष्टे—तटचक्रवर्गचतुष्ट्यविलसनिवस्पष्ट-कोणविस्तारमिति । तवर्गटवर्गात्मकाक्षरदशकरूपम् अन्तर्दशारम्, चवर्गकवर्गात्म-काक्षरदशकरूपं बहिर्दशारमित्यर्थः ॥ ३०॥

## एतचक्रचतुष्कप्रभासमेतं दशारपरिणामः। आदिस्वरगणगतचतुर्दशवर्णमयं चतुर्दशारमभूत्॥ ३१॥

एतदिति । एतचक्रचतुष्कप्रभासमेतम् ; एतचक्रचतुष्कस्य बिन्दुत्रिकोणवसुकोणान्तर्दशारात्मकस्य चक्रचतुष्कस्य, प्रभा कान्तिः, तया समेतं संयुक्तम् । दशारपरिणापः ; बहिर्दशारचक्रमिति यावत् । बहिर्दशारचक्रस्य बैन्दवादिचक्रचतुष्टयसंनिधानादिति तात्पर्यम् । तत्र तत्प्रभा व्यामोतीत्यर्थः । तथा चोक्तम्—
"चतुश्चकप्रभारूपसंयुक्तपरिणामतः ।" इति । अथवा—एतचक्रचतुष्कस्य त्रिकोणवसुकोणदशारद्वयरूपस्य प्रभासमेतं कान्तिसंयुक्तं दशारपरिणामं दशारचक्रभूतं वसुकोणं
चक्रमित्यर्थः । तदेवाह—आदिस्वरगणगतचतुर्दशवर्णमयं चतुर्दशारमिति । अकारादिचतुर्दशवर्णात्मकचतुर्दशकोणसहितं सर्वसौभाग्यदायकाभिधं चक्रमित्यर्थः ॥ ३१॥

एवं बैन्दवादिमनुकोणपर्यन्तचक्रवर्णनद्वारा वैखरीशक्तिराविर्भूतेत्याह—

## परया पर्यन्लापि च मध्यमया स्थूलवर्णरूपिण्या। एताभिरेकपश्चाशदक्षरात्मिका वैखरी जाता॥ ३२॥

परयेति । परादिशक्तिलक्षणं च पूर्वमेव बहुधा प्रपश्चितम् । अयमर्थः— आदिक्षान्ताक्षरराशिमयाखिलप्रपश्चिनर्मात्री सर्वशब्दात्मिका वैखरीति । तथा चोक्तम्—''वैखरी विश्वविश्रहा'' इति । ''वाचा वक्ते करणविश्रदां वैखरीं तां प्रपद्ये '' इत्यादि च ॥ ३२ ॥

इतः परं सर्वसंक्षोभणसर्वाशापरिपूरकाभिधचक्रद्वयं वैखरीवर्णात्मकमेवेत्याह—

# कादिभिरष्टभिरपचितमष्टदलाञ्जं च वैखरीवर्गैः। स्वरगणसमुदितमेतद् द्वचष्टदलाम्भोरुहं च संचिन्त्यम्॥३३॥

कादिभिरिति । वैखरीवर्गैः ; वैखरीशक्तिस्वरूपैः । अष्टभिः कादिभिः उपचितम् ; सम्यक् प्रोतम् । अष्टद्लाब्जं च ; सर्वसंक्षोभणचक्रम् । तथा स्वर्गण-समुदितम् ; स्वरगणैः अकारादिषोडशवर्णैः, समुदितं सम्यक् भावितम् । एतत् ;

परिदृश्यमानम् । द्वचष्टद्लाम्भोरुहम्; सर्वाज्ञापारिपूरकचक्रम् । संचिन्त्यम्; सर्वदा भावनीयमित्यर्थः ॥ ३३ ॥

# बिन्दुत्रयमयतेजस्त्रितयविकारश्च तानि वृत्तानि । भूबिम्बत्रयमेतत् पद्यन्त्यादित्रिमातृविश्रान्तिः ॥ ३४॥

बिन्द्रित । तानि दृत्तानि; मन्वश्रोपिर अष्टदलपद्मोपिर षोडशदलपद्मोपिर च स्थितानि । विन्दुत्रथमयतेजस्त्रितयविकारश्च; बिन्दुत्रयं पूर्वोक्तरक्तशुक्कमिश्रा-स्मकम्, तन्मयं तत्तेजस्त्रितयं सोमसूर्याग्रिस्तपम्, तिद्वकारश्च, तन्मयानीत्यर्थः । तत्र वृत्तत्रयस्य तेजस्रयात्मकत्वकथनेन सोमसूर्यानलात्मित्रखण्डमयत्वं चक्रस्योक्तम् । यथागमः—'' त्रिखण्डं मातृकाचकं सोमसूर्यानलात्मकम् ।'' इति । तथा सुभ-गोदये—

" सोमसूर्यक्रशान्वात्मतेजस्त्रितयरूपकम् । नेत्रत्रयं भावयामि वृत्तत्रितयमञ्जसा ॥"

इति । तानि वृत्तानि, "वेदाः प्रमाणाम्" इतिवत् द्रष्टव्यम् । भूबिम्बत्रयम् ; अणिमादिब्राह्मयादिसर्वसंक्षोभिण्यादिशक्तिकदम्बकावासभ्तम् । पश्यन्त्यादित्रिमातृ-विश्रान्तिः ; पश्यन्तीमध्यमावैखरीशक्तय एतावत्पर्यन्तं विजृम्भमाणाः त्रिकोणादि भूपुरपर्यन्तं श्रीचकात्मना चकासतीत्यर्थः । एतच ; "आत्मनः स्फुरणं पश्येद्यदा सा परमा कला" इत्यारभ्य, "वैखरी विश्वविग्रहा" इत्यन्तेन ग्रन्थजातेन सम्य-गुदीरितम् ॥ ३४ ॥

एवं 'मध्यं चक्रस्य स्यात्' इत्युपक्रम्य, 'पश्यन्त्यादित्रिमातृविश्रान्तिः ' इत्यन्तं श्रीमहात्रिपुरसुन्दर्याश्चकं सम्यङ् निरूप्य, अनन्तरं तदावरणचक्रान्तर्गतशक्ति-निकुरम्बं तन्निकटस्थितश्रीगुरुमण्डलमपि श्रीदेव्यवयवपरिणतिरूपमेवेत्याह—

क्रमणं पदविक्षेपः क्रमोदयस्तेन कथ्यते द्वेघा। आवरणं गुरुपङ्क्तिद्वीयमिदमम्बापदाम्बुजपसरः॥ ३५॥ 'क्रमणं पद्विक्षेपः' इत्यारभ्य, 'अणिमादिभूतयोऽस्याः' इत्यन्तैः पश्चदश्चिः इलोकैः। क्रमणिति—त्र क्रमणम्; पदक्रमः, स च द्विविधः— पद्विक्षेपरूपः, क्रमोदयरूपश्च। तत्र पद्विक्षेपो नाम सुन्दर्या अनन्तकोटिकिरणात्म- कानन्तशक्तिजननसामर्थ्यम्। तथा चोपनिषत्—''मरीचयः स्वायंभुवाः। ये शरीरा- ण्यकल्पयन् '' इत्यादि । ''तमेव भान्तम् '' इत्यादि च। तथा भैरवयामलेऽपि—

" बैन्दवे जगदुत्पत्तिस्थितिसंहारकारिणी । सदाशिवेन संप्रका तत्त्वातीता महेश्वरी ॥ ज्योतीस्त्रपा पराकारा तस्या देहोद्भवाः शिवे । किरणाश्च सहस्रं च द्विसहस्रं च लक्षकम् ॥ कोटिरर्बुदमेतेषां परा संख्या न विद्यते । तामेवानुप्रविश्येव भाति सर्वे चराचरम् ॥ यस्या देव्या महेशान्या भासा सर्वे विभासते । तद्धासा रहितं किंचित्र च यच प्रकाशते ॥ तस्याश्च शिवशक्तेश्च चिद्रपायाश्चितिं विना । आन्ध्यमापद्यते नूनं जगदेतचराचरम् ॥ तेषामनन्तकोटीनां मयूखानां महेश्वरि । मध्ये षष्टचत्तरं तेऽमी त्रिशतं किरणाः शिवे ॥ ब्रह्माण्डं व्यश्नुबानास्ते सोमसूर्यानलात्मना । अग्नेरष्टोत्तरशतं षोडशोत्तरकं रवेः ॥ षट्त्रिंशदुत्तरशतं चन्द्रस्य किरणाः शिवे । ब्रह्माण्डं भासयन्त्येते पिण्डाण्डमपि पार्वति ॥ दिवा सूर्यस्तथा रात्रौ सोमो वहिश्च संध्ययोः । प्रकाशयन्तः कालास्ते तस्मात्कालात्मकास्त्रयः ॥ षष्ट्यतरं च त्रिशतं दिनान्येव तु हायनम्। हायनात्मा महादेवः प्रजापतिरिति श्रुतिः ॥ "

इस्यादि । " सर्वपीठनिवासिन्यः सर्वगाश्चिन्मरीचयः ।" इत्यादि च । "रिश्मचकं

च परितो भक्तिनम्रः प्रपूजयेत्।" इत्यमृतानन्दाः। क्रमोदयो नाम दिन्यसिद्धमानवौधरूपा अनन्तप्रकाशात्मकश्रीगुरुमण्डलात्मकतया प्रसरणम्। तथा
रहस्याम्नाये—" चरणद्वयचन्द्रार्करश्मयो गुरवः किल।" इति। एतच्चोत्तरत्र
पपञ्च्यते। एतदेव कमद्वयं विवृणोति—आवरणिमिति। आवरणम्; आवरणचक्रस्थितशक्तिनिकुरुम्बम्, मञ्चाः क्रोशन्तीतिवत्। गुरुपङ्क्तिः; गुरुमण्डलम्।
इदं द्वयम् अम्बापादाम्बुजप्रसरः; अम्बायास्त्रिपुरायाः पदाम्बुजस्य श्रीपादयुगलस्य,
प्रसरणम्, विजृम्भणमिति यावत्। अत्र यजुःश्रुतिः—" ज्योतिष्मद्धाजमानं
महस्वत्" इत्यादि। तथा प्रामाणिकवचनम्—

" अनेककोटिमेदैस्तु गदितं त्रैपुरं महः । तत्र मध्ये परा दीप्ता महात्रिपुरसुन्दरी ॥"

#### इति । षडन्वयशांभवे च---

" वरदाभयहस्ताश्च सर्वा वामार्घविष्रहाः । तेजोरूपाः परा ध्येयाः केवलं मोक्षकाङ्क्षिभिः ।"

इति ॥ ३५॥

तत्त्रसारप्रसरणीं क्रमशो विवृणोति-

# सेयं परा महेशी चक्राकारेण परिणमेत यदा। तहेहावयवानां परिणतिरावरणदेवताः सर्वाः॥ ३६॥

सेयमित । सेयम्; अपरिच्छिन्नानन्ततेजोराशिमयी, परा; सर्वोत्कृष्टा, महेशी; अनन्तकोटियोगिनीबृन्दसमाराधितनित्यनिरविधकातिशयानन्दमयात्मसाम्राज्य-संपदिभमानशालिनी । अत्र यजुःश्रुतिः—''यतो वा'' इत्यादि । तथा चोक्तम्—

" चतुःषष्टियुताः कोटचो योगिनीनां महौजसाम् । चक्रमेतत् समाश्रित्य संस्थिता वीरवन्दिता ॥"

#### इति । लिलतोपाख्याने च-

"वाचामगोचरमगोचरमेव बुद्धेरीदक्तया न कलनीयमनन्यतुस्यम् । त्रैलोक्यगर्भपरिपृरितशक्तिचक्रसाम्राज्यसंपद्मिमानमभिस्पृशन्ती ॥"

इति । चक्राकारेण ; "चकं नवात्मकिमदं नवधा भिन्नमातृकम्" इति सर्वानन्दमयबैन्दवादिन्नेलोक्यमोहनान्तचकनवकात्मना, "स्फुरत्ताम।त्मनः पश्येत्" इति पूर्णानन्दमयात्मावलोकनसमये, परिणमेत ; आकारान्तरमावहेत । प्रार्थनायां लिङ् ।
दिङ्मान्नपञ्चप्रादुर्भावस्य प्रार्थनाविषयत्वात् । ब्रह्मणः परिणामश्रुतिरप्येवमिभधीयते ।
यथा—"सोऽकामयत । बहु स्यां प्रजायेयेति" इति सृष्टिं प्रस्तुत्य, "तत्सृष्ट्या ।
तदेवानुपाविशत् । तदनुप्रविश्य । सच्च त्यचामवत् । निरुक्तं चा निरुक्तं च ।
निलयनं चानिलयनं च । विज्ञानं चाविज्ञानं च । सत्यं चानृतं च सत्यमभवत् ।"
इत्यन्तम् । स्मृतिश्च—"अस्यां परिणतायाम्" इत्यादि । तदेहावयवानाम्;
तस्याः, त्रिपुरसुन्दर्याः, देहः तेजःपुङ्जात्मकः, तस्य अवयवाः किरणाः, तेषां
परिणतिः; अवस्थान्तरापत्तिः; इह आवरणदेवताः विश्वन्याद्यणिमान्तशक्तिनिकुरुम्बं चिदानन्दसमुद्रात्मकमेव । समुद्रसकाशात्फेनबुद्बुदतरङ्गादिवदनन्तकोटिशक्तय
आविर्भावतिरोभावो भजन्त इत्यर्थः । तथा चोपनिषत्—

" यस्मिन् भावाः प्रलीयन्ते लीनाश्च व्यक्ततां ययुः । पुनश्चाव्यक्ततां भूयो जायन्ते बुद्बुदा इव ॥ "

#### इति । चतुःश्रत्यां च---

" एवं रूपं परं तेजः श्रीचक्रवपुषा स्थितम् । तदीयशक्तिनिकरस्फुरदूर्मिसमाकुलम् ॥ "

## इति । सुभगोदयवासनायामपि-

" चक्रराजे परामृश्य योगिनीः प्रकटादिकाः । विमर्शाख्यचिदम्भोधिल्हरीस्ता अपि क्रमात् ॥ यस्या उल्लिसता एता योगिन्यश्चिद्घनित्वः । चक्रेश्वरे भजाम्येताश्चकं चक्रं समाश्रिताः ॥"

इति ॥ ३६॥

वशिन्याद्यावरणशक्तिस्वरूपवर्णनमारभमाणस्तदादौ मूलदेवीस्वरूपमाह—

आसीना बिन्दुमये चके सा त्रिपुरसुन्दरी देवी। कामेश्वराङ्कानिलया कलया चन्द्रस्य कल्पितोत्तंसा॥ ३७॥ पाशाङ्करोश्चचापप्रसूनशरपश्चकाश्चितस्वकरा। बालारुणारुणाङ्की शशिभानुकृशानुलोचनत्रितया॥ ३८॥

आसीनेत्यादि । विन्दुपये; सर्वानन्दमयाख्ये परमाकाशे, "बैन्दवे परमाकाशे" इत्युक्तत्वात् । चक्रे; आत्मचङ्क्रमणविहरणाईपीठे । तथा रहस्योपनिषदि— "यदेषा चङ्क्रमत्तचक्रमभवत्" इति । आसीना; उपरिप्रदेशे विराजमाना, सा; देशकालाकारानविच्छन्ना तत्स्वरूपिणी, त्रिपुरसुन्दरी; सर्वकारणत्वेन स्पृहणीयस्व-भावा, देवी; विश्वजनादिसर्वव्यापारविनोदिनी, कामेश्वराङ्क्रनिल्या; कामेश्वरस्य श्रीनाथस्य अङ्कं वामोरुतलभागो निल्योऽवस्थानं यस्याः सा । तथा चोक्तं भैरवयामले—

"कला विद्या परा शक्तिः श्रीचकाकाररूपिणी । तन्मध्ये बैन्दवं स्थानं तत्रास्ते परमेश्वरी ॥ सदाशिवेन संप्रका सर्वतत्त्वातिगा सती ।"

#### इति । अन्यत्र च--

" विश्वाकारप्रथाधारनिजरूपशिवात्मकम् । कामेश्वराङ्कपर्यङ्कनिविष्टमतिसुन्दरम् ॥ "

इति । श्रीनायानन्दश्च — " आदिश्रीगुरुनाथस्य वामाङ्कोपरि संस्थिताम् । " इति । चनद्रस्य कळ्याः विश्वजीविन्याख्यया, कल्पिपतोत्तंसाः कृतभूषणा । अत्र

कियाराक्त एव तदाज्ञया पाशादिस्वरूपमापन्नाः तदुपासनमाचरन्तीत्यर्थः । तथा पाशाङ्कुरोधुचापनस्न नगरपञ्चकाञ्चितस्वकरा इति । पाशः, स्वात्मरूपमेदबन्धनसाधानभूतेच्छाशक्तिस्वरूपः, अङ्कुशः, स्वरूपमेददलनोपायात्मकज्ञानशक्तिमयः, इश्चचापेषुपञ्चके
स्वभिन्नाकारावर्जनसाधनरूपिकयाशक्तिरूपे, तैः अञ्चिता; अयमर्थः—इच्छाज्ञान
कियाशक्तय एव तदाज्ञया पाशादिस्वरूपमापन्नाः तदुपासनमाचरन्तीत्यर्थः । तथा
च चतुःशत्यम्—

" इच्छाशक्तिमयं पाशमङ्कुशं ज्ञानरूपिणम् । कियाशक्तिमये बाणधनुषी दघदुज्ज्ला ॥ "

## इति । सुभगोद्यवासनायामपि-

''देव्याः संवित्स्वसत्ताया भेदोद्वमनहेतुकाः । आयुधाख्याः पराः शक्तीर्बाणाद्याः पूजयाम्यहम् ॥ ''

इति । बालारुणारुणाङ्गी; उदयादित्यसंकाशा । शशिभानुकृशानुलोचनित्रतया; सोमसूर्याग्रिमयत्रिनयना । तथा चोक्तम्—

> '' बालार्कमण्डलाभासां चतुर्बाहुं त्रिलोचनाम् । पाशाङ्कुशधरां चापं धारयन्तीं शिवां प्रिये ॥ ''

इति ॥ ३७, ३८॥

एतदेव दिन्यमिथुनं दिन्यसिद्धमानवौधभावेनाविशेषभेदभिन्नगुरुमण्डलस्व-रूपमुपास्येत्याह—

# तिन्मथुनं गुणभेदादास्ते बिन्दुत्रयात्मके त्र्यश्रे। कामेशीमित्रेशपमुखद्बन्द्वत्रयात्मना विततम्॥ ३९॥

तिन्मथुनमिति । तिन्मथुनम् ; तत् , सर्वातीतःवेन सर्वोपनिषःप्रसिद्धं, मिथुनं, कामकामेश्वरीरूपम् । अयमर्थः —परमात्मा हि स्वात्मानमेव स्रीपुंमयं

कृत्वा मिथुनरूपमापन्नो विहरते । अत्र श्रुति:— "स एको नैव रेमे तस्मा-देकाकी न रमते, स द्वितीयमैच्छत् स हैतावानास यथा स्त्रीपुमांसी संपरिष्वक्ती स इममात्मानं द्विधापातयत् । ततः पतिश्च पन्नी चाभवताम् " इत्यारभ्य, "यदिदं किंचिन्मिथुनमापिपीलिकाभ्यस्तत्सर्व सृजति " इत्यन्तेन मिथुनात्मना विहरणशीलं न्रहोत्याह । तथा रहस्यागमञ्च—

" गुरुशिष्यपदे स्थित्वा स्वयमेव सदाशिवः । प्रश्नोत्तरपदैर्वाक्यैस्तन्त्रं समवतारयत् ॥"

इत्यादिप्रकाशिवमश्चित्तमा मिथुनीभूतः परमशिवादेव सकलं तन्त्रं समभवदित्याह । एवं तिन्मथुनं कामकामेश्वरीरूपं, मित्रेशनाथः कामेश्वरी, श्रीमदुड्डीशनाथो बज्जेश्वरी, षष्ठीशनाथो भगमालिनी; एवमादिमिथुनत्रयात्मना दिव्यसिद्धमानवौघादिकमरूपेण विततं मिथुनत्रयं विस्तृतमित्यर्थः ।

एतच 'आसीनः श्रीपीठे कृतयुगकाले गुरुः शिवो विद्याम्, (श्लोकः ५१) इत्यत्र सम्यक् प्रपञ्चियण्यामि । रहस्योपनिषदि चायमर्थः सम्यङ्निरूपितः । यथा— "मध्ये चकं बिन्दुः त्रिन्दौ प्रपञ्चो लोकः लोको देहःसनादरूपः अर्थात्मका शक्तिः चकं तनुः बिन्दुः प्राणः मध्ये शक्तिरिति सप्रपञ्चो गुणः गुणो लिङ्गं स्वयंभ्वादिमेदेन त्रिधाम्तं त्रिलिङ्गिनां जयदं कामकामरूपं कैवल्यं उडचाणःपूर्णगिरिजालंधरं यत्पुरुषा देवी सात्त्विका भवति " इति । अत्रेदं व्याख्या स्यात्—यदिदं नीलकण्ठः शमीगर्भायोवाच । "यतो वा इमानि भ्तानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति । यत्प्रयन्त्यभिसंविशान्ति पृच्छिति यदिदं दृश्यते तदानन्दयोनिः तेनैव जीवित तदेव जीवतीति तदेषाभ्युक्ता" इत्यादिना त्रिपुराचक्रनिरूपणपुरःसरं सकलप्रपञ्चानां त्रिपुराया एव सकाशादुत्पत्तिजीवनलयाः प्रतिपाद्यन्ते । ततश्च सर्वफलप्रदायिनी त्रिपुरीव श्रीदेवीस्वरूपैवीरैर्भजनीयेत्युक्तं भवति । तथा रहस्यागमश्च—

"यस्य नो पश्चिमं जन्म यदि वा शंकरः स्वयम् । तेनैव लभ्यते विद्या श्रीमत्पञ्चदशाक्षरी" इतः परमावरणदेवतास्वरूपभावौ वर्णयति—

## वसुकोणनिवासिन्यो यास्ताः संध्यारुणा विद्यान्याचाः। पुर्यष्टकमेवेदं चक्रतनोः संविदात्मनो देव्याः॥ ४०॥

वसुकोणेति । वसुकोणितवासिन्यः ; सर्वरोगहराख्यचकितवासनशीलाः, याः ; विशन्याद्यष्टशक्तयः, ताः ; पूर्णाहंभावदानसमर्थाः । कथम् ? तत्र रोगहारित्वं नाम पूर्णाहंभावपदत्वमेव । "अपूर्णं मन्यतां व्याधिः कार्पण्यैकिनिदानभूः" इत्युक्तेः । तथा "सर्वरोगहरा एता विमर्शादिविशेषतः ।" इत्यिभयुक्ततमोक्तः । एवंभूतास्ताः संध्यारुणाः ; अरुणाकारा भासन्त इत्यर्थः । अत एवेदमष्टकोणचकं संविदात्मनः सामीप्यात् , ज्ञानमेवत्मा स्वरूपं यस्याः सा तस्याः । "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" इति श्रुतेः, "स्वसंवित्तित्रपुरादेवी" इत्यागमश्च । देव्याः, "बहु स्याम्" इति विहरणस्वभावायाः, चकतनोः ; चक्रात्मिकायाः, प्रुपष्टकम् ; सूक्ष्मशरीरिमत्यर्थः । तथा चोक्तम्—

> " चितिश्चित्तं च चैतन्यं चेतनाद्वयमेव च । जीवः कला शरीरं च सूक्ष्मं पुर्यष्टकं भवेत् ॥

### इति । शिवानन्दाश्र-

" अष्टारांशप्रवेशोऽयं चिन्निर्याणेषु सादिकम् । सूक्ष्मपुर्यष्टकं देन्या मतिरेषा तु गौरवी ॥"

इति ॥ ४० ॥

# तद्विषयवृत्तयस्ताः सर्वज्ञादिस्वरूपमापन्नाः। अन्तर्दशारनिलया लसन्ति शरदिन्दुसुन्दराकाराः॥ ४१॥

तदिति । तद्विषयदृत्तयः; वसुकोणनिकटवासिन्यः । ताः; स्वास्मैक्य-रूपरक्षणधारिणीत्वेन प्रसिद्धाः । सर्वज्ञादिस्वरूपम्; सर्वज्ञादिशक्तिदशकरूपम्, आपनाः; प्राप्ताः । अन्तर्दशारनिलयाः; सर्वरक्षाकरामिषेयचकसमास्द्रदाः निगर्भ- योगिन्यः । शरदिन्दुसुन्दराकाराः; स्वच्छप्रकशधवलाकृतयः । लसन्ति; प्रका-शान्ते । तथा चोक्तम्—

> " अन्तर्देशारगा देव्यो विद्युत्पुश्चिनिभाः शुभाः । निगर्भाख्याः पूजनीयाः सर्वरक्षाविधायिनीः ॥"

इति ॥ ४१ ॥

## तद्वाद्यपङ्क्तिकोणेषु योगिन्यः सर्वसिद्धिदाः पूर्वाः । देवीधीकर्मेन्द्रियविषयमया विद्यादवेषभूषाढ्याः ॥ ४२ ॥

तद्वाह्येति । तद्वाह्यपङ्क्तिकोणेषु ; तस्य, सर्वरक्षाकरचक्रस्य, बाह्यभृतेषु, उपिरिश्यतेषु, पङ्क्तिकोणेषु, सर्वार्थसाधके चक्रे तस्य दशकोणात्मकःवात् , तत्र स्थिताः ; योगिन्यः ; कुलकौलनामधेयाः ; सर्वसिद्धिदाः पूर्वाः ; सर्वसिद्धिपदाः-प्रमुखाः शक्तयः । देवीधीकर्मेन्द्रियविषयमयाः ; देव्याः त्रिपुरायाः, धीकर्मेन्द्रियाणि, श्रोत्रादिज्ञानेन्द्रियाणि, वागदिकर्मेन्द्रियाणि च, तेषां विषयाः, शब्दादयः, अभिलपनादयश्च ; तन्मयाः तत्स्वरूपाः । विशद्वेषभूषाढ्याः ; विशदाः, शुश्राकाराः, वेषाश्च भूषाश्च तैराढ्याः । अयमर्थः—मन्त्रदेवतात्माभेदरूपाः सिद्धिदायिन्यः स्वच्छाकृतयः शुश्राभरणा भासन्त इति । तथा चोक्तं चतुःशत्याम्—

"श्वेतावराभयकराः श्वेताभरणभ्षिताः । मन्त्राणां स्वप्रभारूपयोगादन्वर्थसंज्ञिकाः ॥ सर्वसिद्धिप्रदाद्यास्तु चक्रे सर्वार्थसाधके ।"

इति । सुभगोद्यवासनायां च — ''बाह्यो दशारभागोऽयं बुद्धिकर्माक्षगोचरः । '' इति ॥ ४२ ॥

भुवनारचक्रभवनाः देवीमनुकरणविवरणस्फुरणाः । संध्यासवर्णवसनाः संचिन्त्याः संप्रदाययोगिन्यः ॥ ४३ ॥ भुवनारेति । भुवनारचक्रभवनाः; भुवनारचकं सर्वसौभाग्यदायकचक्रम्, भवनम् आवासस्थानं यासां ताः । देवीमनुकरणिववरणस्फुरणाः; देव्या मनुकरणानि चतुर्दशकरणानि कर्मेन्द्रियाणि पश्च, ज्ञानेन्द्रियाणि पश्च, मनोबुद्धचहं क्कारिचता
ख्यानि चत्वारि । मत्यिभिज्ञायां तु—" त्रयोदशविधायाश्च बाह्यान्तः करणाविलः"
इति चित्तव्यतिरेकेण त्रयोदशत्वमुक्तम् । इह तु चित्तेन साकं चतुर्दशत्वमुक्तम् ।
" चित्तमये श्रीपीठे" इति चित्तस्यापि अभियुक्तैरन्तः करणत्वेन परिगणनात् ।
तेषां विवरणं व्याख्यानभूतं स्फुरणं चतुर्दशारद्भपं यासां ताः । देवी तु स्वयमेव
चतुर्दशकरणात्मकचतुर्दशारचकदेवतात्मना स्थिता इत्यर्थः । तथा चोक्तं शिवानन्दैः—

" चतुर्दशारसरणीः करणानि चतुर्दश । चतुर्दशशिवारण्यं महादेव्याः स्मराम्यहम् ॥"

इति । संध्यासवर्णवसनाः; संध्यायाः सवर्णे वसनं सदृशं वस्नं यासां ताः । संप्रदाययोगिन्यः; आदिशक्तिमयत्वेन सत्संप्रदायदेव्यः सर्वसंक्षोभिणीप्रभृतयः। संचिन्त्याः; सम्यग्भावनीयाः । तथा चतुःशत्याम्—

> " शक्तेः सारमयत्वेन प्रस्तत्वान्महेश्वरी । संप्रदायक्रमायाताश्चके सौभाग्यदायके ॥ निरन्तरप्रभारूपसौभाग्यबरुरूपतः । अन्वर्थसंज्ञका देवी अणिमासदृशाः शुभाः ॥ सर्वसंक्षोभिणीपूर्वा देहैक्यादिविशुद्धिदा ॥"

इति ॥ ४३ ॥

### अव्यक्तमहदहंकृतितन्मात्रस्वीकृताङ्गनाकाराः। द्विरदच्छदनसरोजे जयन्ति गुप्ततरयोगिनीसंज्ञाः॥ ४४॥

अव्यक्तेति । अव्यक्तमहदहंकुतितन्मात्रस्वीकृताङ्गनाकाराः; अव्यक्तं अव्याक्ताख्यं तत्त्वम्, महत् महत्तत्त्वम्, अहंकृतिः अहंकारतत्त्वम्, तन्मात्राः, पृथिव्यादिभृततन्मात्राः पञ्च, संहत्याष्टौ; एतैः स्वीकृतम् अङ्गनानाम् आकारं स्वरूपं यासां ताः, देन्यात्मिका इत्यर्थः । गुप्ततरयोगिनीसंज्ञाः ; मूलदेन्या अन्तरज्ञभूतत्वात् । एतासामनङ्गकुसुमादीनां गुप्ततरेति संज्ञा यासां ताः, अनङ्ग-कुसुमाद्यष्टशक्तयः । वाग्भवाष्टकसर्वसंक्षोभणाह्वये द्विरद्च्छद्नसरोजे ; सर्वसंक्षोभणा- ख्याष्टदलपद्ये, जयन्ति ; सर्वोत्कर्षेण वर्तन्ते । तथा चोक्तं शिवेन—

" कौलिकानुभवाविष्टशीलाः पुर्यष्टकाश्रिताः । वाग्भवाष्टकसंबन्धसूक्ष्मवर्गस्वरूपतः ॥ लोके गुप्ततराश्चान्याः सर्वसंक्षोभणाह्वये । अनक्ककुसुमाद्यास्तु रक्तकञ्चुकशोभिताः ॥ वेणीकृतलसत्केशाश्चापवाणधराः ग्रुभाः ॥"

### इति । शिबानन्दाश्र-

" वसुच्छद्नपद्माङ्कद्लोऽयं चक्रको विभुः । अन्यक्ताद्याः प्रकृतयो भूतानां निश्चिनोम्यहम् ॥ "

इति । अनङ्गकुसुमाद्यष्टशक्तयः द्विरदच्छदनसरोजे सर्वसंक्षोभणाख्याष्ट्रदलपद्मे जयन्ति सर्वोत्कर्षेण वर्तन्त इति ॥ ४४ ॥

### भूतानीन्द्रियदशकं मनश्च देव्या विकारषोडशकम्। कामाकर्षिण्यादिखरूपतः षोडशारमध्यास्ते॥ ४५॥

भूतानीति । भूतानीन्द्रियदशकम् ; भूतानि ; पृथिन्यादीनि, इन्द्रिय-दशकम् ; ज्ञानकर्मीभयलक्षणं, मनश्च ; अन्तःकरणप्रधानम् , संहत्य विकारषोडशकं देन्या विकारभूतावस्थान्तरस्वरूपम् । कुतः ?

> '' विमर्ज्ञारूया च सा देवी पाश्चविध्यं समागता । आकाशानिलसप्ताचिःसलिलावनिमेदतः ॥ ''

इत्यादिवचनात् । एवंभूतषोडशकं षोडशारं सर्वाशापरिपूरकनामधेयं चक्रम् । कामा-कर्षिण्यादिस्वरूपतः; कामाकर्षिण्यादिषोडशशक्तचाकारेण, अध्यास्ते; अधितिष्ठति । "अधिशीङ्स्थासां कर्म" इति कर्मत्वम् । सर्वाशापरिपूरकचके एताः कामा-कर्षिण्यादिगुप्तयोगिन्यः स्वरात्मिका निवसन्तीत्यर्थः । तथा चोक्तं चतुःश्वत्याम्

> " षोडशस्वरसंदोहचमत्कृतिमयीकलाः । प्राणादिषोडशानां तु तत्त्वानां षोडशात्मिकाः । बीजभूतस्वरात्मत्वात्तदसौ बीजरूपिकाः । अन्तरङ्गतया गुप्तयोगिन्यः सुन्यवस्थिताः ॥ कामाकर्षणरूपाद्याः सृष्टिः प्राधान्यतः प्रिये । सर्वाशापूरकारूये तु चके वामेन पूजयेत् ॥"

### इति । सुभगोदयवासनायाम्

'' षोडशच्छदपद्मोत्थं भोगभूताक्षमानसम् । विकारात्मकतापत्रं देव्याः संभावयाम्यहम् ॥ ''

इति ॥ ४५ ॥

मुद्रास्त्रिखण्डया सह संविन्मय्यः समुच्छ्रिताः सर्वाः । आदिमहीगृहवासा भासा बालार्ककान्तिभिः सह्द्याः ॥ ४६ ॥ आधारनवकमस्या नवचक्रत्वेन परिणतं येन । नवनाथदाक्तयोऽपि च मुद्राकारेण परिणतं येन ॥ ४७ ॥

मुद्रा इति । मुद्राः त्रिखण्डया सह ; त्रिखण्डमुद्रया सार्क, समुच्छिताः ; सर्वोत्कर्षेण वर्तमानाः, आदिमहीगृहवासाः, आदिमचतुरश्रनिलयाः । भासा ; कान्त्या, बालार्ककान्तिभिः ; तरुणारुणरुचिभिः, सहशाः ; तुल्घाः । संविन्मय्यः ; चिद्धनिष्ठा इत्यर्थः । तथा चोक्तम्—" चिद्वचोमचारिणी मुद्रा शिवावस्था तु खेचरी ।" इति सर्वसंक्षोभिणीपभृतयो दशमुद्रा भयध्वंसिन्यः परमान्ददायिन्यः परमशक्तय इत्यर्थः । तथा चोक्तम्—

" मोचयन्ति महादिभ्यः पाशौघान् द्रावयन्ति च। मोचनं द्रावणं यस्मान्मुद्रास्ताः परिकीर्तिताः ॥" इति । एतास्तु मुद्राः चतुरश्रादिवैन्दवान्तनवचकाधिष्ठाननायिका इति वामकेश्वरे परमशिवेन प्रपश्चिताः ; दिङ्मात्रमुदाहियन्ते । तथा हि—

" क्रियाशक्तिस्तु विश्वस्य मोदनादु द्रावणात्तथा । मद्राख्या सा यदा संविदम्बिका त्रिकलामयी ॥ त्रिखण्डारूपमापन्ना सदा संनिधिकारिणी। सर्वस्य चक्रराजस्य व्यापिका परिकीर्तिता ॥ योनिप्राचुर्यतः सेषा सर्वसंक्षोभिणी पुनः । वामाशक्तिप्रधानेयं द्वारचके स्थिता भवेत् ॥ क्षुब्धविश्वस्थितिकरी ज्येष्ठापाचुर्यमास्थिता । स्थ्लनादकलारूपा सर्वानुप्रहकारिणी ॥ सर्वाशापुरकाख्ये तु सैषा स्फुरितविम्रहा । ज्येष्ठावामासमत्वेन सृष्टेः प्राधान्यमाश्रिता ॥ आकर्षिणी त मुद्रेयं सर्वसंक्षोभिणी स्मृता। व्योमद्वयान्तरालस्थविनदुरूपा महेश्वरि ॥ शिवशक्तचात्मसंश्लेषाद् दिव्यावेशकरी स्मृता । चतुर्दशारचकस्था संविदानन्दविप्रहा ॥ बिन्द्वन्तरालविलसःसूक्ष्मरूपशिखामयी। ज्येष्ठाशक्तिप्रधाना तु सर्वोन्मादनकारिणी ॥ दशरचकमास्थाय संस्थिता वीरवन्दिते । वामाशक्तिप्रधाना तु महाङ्कुशमयी पुनः ॥ तद्वद्विश्वं वमन्ती सा द्वितीये तु दशारके। संस्थिता मोदनपरा मुद्रारूपत्वमाश्रिता ॥ बिन्द्रन्तरालविलसत्सूक्ष्मरूपशिखामयी। धर्माधर्मस्य संघट्टादुत्थिता वित्तिरूपिणी ॥ विकल्पोत्यक्रियालोपरूपदोषविघातिनी । विकल्परूपरोगाणां हारिणी खेचरी परा ॥

सर्वरोगहराख्ये तु चक्रे संविन्मयी स्थिता । शिवशक्तिसमाश्चेषस्फुरद्वचोमान्तरे पुनः ॥ प्रकाशयन्ती विश्वं सा सूक्ष्मरूपस्थितं सदा । संपूर्णस्य प्रकाशस्य लाभभूमिरियं पुनः । योनिसुदा कलारूपा सर्वानन्दमये स्थिता ॥"

इत्यादि । तत्तु तत एवावधार्यम् । अत्र श्रुतिरिपि—"नवानां चका अधिनाथः स्योना नवमुद्रा नवचका महीनाम्" इति । एतदेव विवृणोति—-आधारेत्यादि । आधारनवकम्; अकुलसहस्रारम्लाधारस्वाधिष्ठानमणिपूरकानाहतविशुद्धिलिनका-ज्ञाबिन्दुरूपम्, अस्याः; उपासकस्वरूपिण्याः संबन्धि । येन; हेतुना, नवचक्रत्वेन; परिणतम्; बैन्दवात्मना परिणतेन कारणेन, नवनाथशक्तयोऽिप; पूर्वोकता नवमुद्राकारे परिणता जाता इत्यर्थः । एतच्च स्वच्छन्द्संग्रहे प्रशिवतम्, तत एवावधार्यम् ॥ ४६, ४७ ॥

## अस्यास्त्वगादिसप्तकमाकारश्चैवमष्टकं स्पष्टम्। ब्राह्मचादिमातृरूपं मध्यमभूविम्बमेतदध्यास्ते॥ ४८॥

अस्या इति । अस्याः; देन्याः, त्वगादिसप्तकम्; त्वगादिसप्तधातवः, आकारः; स्वरूपं च, एवंरूपमष्टकम् । ब्राह्मचादिमातृरूपम्; ब्राह्मचाद्यष्टशक्तिस्व-रूपमित्यर्थः । एतत्; परिदृश्यमानम्, मध्यमभूविम्बम्; मध्यमचतुरश्रम्, अध्यास्ते; निवसतीत्यर्थः ॥ ४८ ॥

## अणिमादिसिद्धयोऽस्याः स्वीकृतकमनीयकामिनीरूपाः। विद्यान्तरफलभूता गुणभावेनान्त्यभूनिकेतनगाः॥ ४९॥

अणिमेति । अस्याः; परमेश्वर्याः, अणिमादिसिद्ध्यः; अणिमाद्यष्ट-शक्तयः, विद्यान्तरफलभूताः; विद्यान्तराणां हठयोगादीनां फलीभूताः; स्वीकृतकप-नीयकामिनीरूपाः; स्वीकृतानि कमनीयानि मनोहराणि कामिनीरूपाणि अङ्गनारूपाणि याभिस्ताः। एवंभूताः, गुणभावेन; उपसर्जनभावेन; अन्त्य- भूनिकेतनगाः; सर्वान्त्यचतुरश्चे तिष्ठन्तीत्यर्थः । अयमर्थः—एतादृशपरमात्मोपासनेन साधकः परमेश्वरो भवतीति । तथोक्तमभियुक्तैः—

"तदीयैश्वर्यविषुड्भिर्ज्ञहाविष्णुशिवादयः । ऐश्वर्यवन्तो भासन्ते स एवात्मा सदाशिवः ॥"

इति ॥ ४९ ॥

एवं कामकलाविलसनरूपं चक्रकमं निगमय्य, एतादृशं चक्रदेवतामन्त्रस्वरूपं परमेश्वरात्मकगुरुक्रमज्ञानभावेन लभ्यत इति परमशिवादिगुरुक्रमं शिष्यानुजिघृक्षया प्रतिपादियतुमुपक्रमते—

## परमानन्दानुभवः परमगुरुनिर्विद्योषबिन्द्वात्मा । स पुनः ऋमेण भिन्नः कामेद्यात्वं ययौ विमद्याद्यात्॥ ५०॥

परमानन्द इत्यादि 'गुरुक्तमो विदितः' इत्यन्तेन श्लोकचतुष्टयेन । तत्र परमानन्दानुभवः; परमः सर्वोत्कृष्टः, परिपूर्णाहंभावरूपः, अनुभवः ज्ञानं यस्य सः । "पतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति" इति श्रुतेः । "प्रणमामि महादेवीं परमानन्दरूपिणीम् ।" इति स्मृतेश्च । परमगुरुनिर्विशेषिवन्द्वातमाः; परमगुरुरादिनाथः परमशिवः, तस्मात् आदिनाथात्, निर्विशेषः, अभिन्नः, बिन्दुः, पूर्वोक्तकामकलारूपः स आत्मा स्वरूपं यस्य सः; आदिनाथरूपी परमशिव इत्यर्थः । अयमर्थः—" आनन्दो ब्रह्म, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म," " चिन्मात्रं सर्वद्रष्टारं सर्वसाक्षिणं सर्वमाहकं सर्वभेमास्पदं सचिदानन्दमेकरसमेवायमात्मा सन्मात्रो नित्यः ग्रुद्धो बुद्धः सत्यो मुक्तो निरक्षनो विभुरद्वय आनन्दः परः" इत्याद्यपनिषदुक्तरीत्या चिदानन्दवनपरमार्थनकाशविमर्शात्मा परमेश्वर एव परमकारुणिकः स्वयमेव स्वात्मानं कामकलाबिन्दुरूपकामकामेश्वरीरूपदिन्यमिथुनप्रमुखदिन्यसिद्धमानवौद्यादिन्कमावतीणौ गुरुमण्डलात्मा सन् कतिचन भक्तिभाजः संरक्षतीति तात्पर्यम् । एतच रहस्योपनिषदि श्रूयते । यथा— " यदेषा चङ्कमत् तचक्रमभवत् । यदादौ भिन्ना स बिन्दुरभवत् । स आधारो जातः । सोऽयमात्मा । आत्मैवैषा शक्तिः

सा भावाभावी सदसत् '' इति । तथैवाहुराचार्याः — " एको नानेकः उभयोरुभौ । जायेते उभौ नित्यो, एकमेवोभौ अविनाभावात् । आधाराधेयभूतानि । ततो गुणा जायन्ते । लिङ्गानि तानि पिण्डानि । स शक्तिरभवत् । तदप्येष श्लोको भवति ।

" भावाभावमयो बिन्दुर्भावः षष्ठात्मको भोगः । भावात्मकं तु तन्मध्यं चारुभावत्रयात्मकम् ॥"

इति । तदेषाभ्युक्ता । मध्ये चकं शिवे बिन्दौ प्रपञ्चो लोकः । लोको देहः स नादरूपः स शब्दरूपः । अर्थात्मिका शक्तिः । चक्रं तनुः बिन्दुः प्राणः मध्ये शक्तिः '' इत्यादिना चक्रदेवतास्वरूपनिरूपणपुरःसरं कामकामेश्वरीस्वरूपमेव निरूपितम् । ''तदेषाभ्युक्ता परो वा एष आनन्दः । स भोगयोनिः कामरूपा देवता । स आनन्दयोनिः आनन्दो ब्रह्म '' । ''ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति '' ''ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति '' ''ब्रह्मविदामोति परम् '' ''ब्रह्म ब्रह्मैवैकानेकप्रपञ्चः स्यात् '' इत्यादिना च वाक्येन कामेश्वरीमिभधायान्तेऽपि ''तत्सर्व त्रिपुरा लोकमाता पायाद्देवी सर्वदा सर्वरूपा '' इति सर्वोत्तरत्वं सर्वात्मकत्वं च कामेश्वर्याः प्रतिपाद्यन्त इति सर्वरक्षक एव परमशिव इति । अथवा परमगुरुरिति छेदः । परमगुरुरादिनाथः, निर्विशेषः निष्प्रपञ्चो बिन्दुः सञ्चिदानन्दलक्षणः, आत्मा स्वरूपं यस्य स इति ।

" बैन्दवे परमाकाशे सिच्चदानन्दलक्षणे । निष्प्रपञ्चे निराभासे निर्विकरूपे निरामये ॥"

## इत्यमृतानन्दवचनात् । रहस्याम्नायेऽपि-

" अनुप्रविश्य तां शक्ति वामाधैः पिण्डितो भवान् । समस्तबीजगर्भाख्यः सूक्ष्मिबन्दुत्वमेति सः ।"

### इति । विरूपाक्षपञ्चाशिकायामपि-

" बिन्दुर्विमर्शधर्मा षण्णामेकोऽध्वनां प्राणः ।"

इति । तथा--

"सांख्यादयोऽपि हंसाः सदा प्रणवसंस्थितान् । नादोपरि महादेवं पत्रयन्ति ज्ञानचक्षुषा ॥"

इत्यादिना भगवान् वसिष्ठोऽपि बिन्दुनादात्मकं परमेश्वरमाह । एवंविधविन्द्वात्मा परमेश्वर एव कामकामेश्वरीप्रमुखगुरुमण्डलात्माभूदित्याह—स पुनः क्रमेण भिन्न इति । सः; पूर्वोक्तः परमात्मा, क्रमेण; वक्ष्यमाणदिव्यसिद्धरूपेण, भिन्नः; द्वेरूप्यं प्रापितः । विमर्शांशात्; विमर्शः पूर्वोक्तलक्षणः स्वात्मशक्तिः कामकलारूपा, तदंशः तदर्धभागः । तस्माद्वेतोः कामेश्वर्त्वम्; श्रीकामराजभावं, ययौ; प्राप । अयमर्थः—परमात्मा स्वयमेव स्वात्मानं विभज्य कामकामेश्वरीरूपः गुरुशिष्यभाव-मापन्नः सकलतन्तं प्रवर्तयामासेति । तथा बृहद्वारण्यके—"स इममेवात्मानं द्विधापातयत् ततः पतिश्च पत्नी चाभवताम् ।" इति; "आत्मैवेदमश्र आसीत् एक एव सोऽकामयत जाया मे स्यात् अथ प्रजायेय" इत्येकस्यैव ब्रह्मणो मिथुनस्वर्त्वं वक्ति । मिथुनीभूतस्य कामेश्वरत्वमि श्रुतिरेवाह । यथा तत्रैव—"काम एव यस्यायतनं हृदयं लोको मनो ज्योतियो वै तं पुरुषं विद्यात् सर्वस्यात्मनः परायणं स वै वेदिता स्यात् । याज्ञवस्वय वेद वा अहं तं पुरुषं सर्वस्यात्मनः परायणं यमात्थ य एवायं काममयः पुरुषः स एष वदैव शाकस्य तस्य का देवतेति स्त्रिय इति होवाच" इति कामेश्वरस्य विहरणयोग्यां स्त्रियं कामेश्वरीं प्रत्यक्षं त्रृते । रहस्यागमश्च—

" गुरुशिष्यपदे स्थित्वा स्वयमेव सदाशिवः । लोकसंरक्षणार्थाय तन्त्रं समवतारयत् ॥ "

इति ॥ ५० ॥

एतदेव विशदयति—

आसीनः श्रीपीठे कृतयुगकाले गुरुः शिवो विद्याम्।
तस्यै ददौ स्वशक्तिचै कामेश्वर्ये विमर्शस्तिपण्यै॥ ५१॥

आसीन इति । श्रीपीठे ; मध्यव्यश्रान्तर्गतोड्याणपीठे, आसीनः ; नित्यसं-निहितः, गुरु: ; ज्ञानोपदेष्टा । तथा च शिवसूत्रम्—" गुरुरुपायः" इति ।

''गुशब्दस्त्वन्धकारः स्यादुशब्दस्तन्निवर्तकः। अन्धकारनिरोधित्वादुरुरित्यभिधीयते॥''

इति । शिवः; सर्वेप्रवर्तकः परमात्मा, कृतयुगकाले; कृतयुगादो; तस्यै; सर्वभूतानां निरविधकानन्ददायिन्यै; स्वशक्तिः । रहस्योपनिषदि—" ब्रह्मा विष्णुश्च रुद्रश्च वाणी लक्ष्मीः भवानीति ताः संपदायकाः क्रमात् । सर्वलोकप्रस्त्वेन सैव त्रिपुरा सैवानन्दं ददातीति ।" इति । अन्यत्रापि—

"परोऽपि शक्तिरहितः शक्तः कर्तुं न किंचन । शक्तश्च परमेशानि शक्तचा युक्तो भवेद्यदि"

इत्याद्यागमानुसंधानेन स्वस्वरूपसत्तासंप्रदायिज्ये; विमर्श्वरूपिण्ये; हकारोऽन्त्यः कलारूपो विमर्शाख्यः प्रकीर्तितः '' इति संकेतपद्धत्युक्तरीत्या अनुत्तरानन्दविश्रान्ति-स्थानभूतशक्तिपररूपिण्ये; कामेश्वर्ये; '' सा कामा सर्वकामा काम एव लोका एव पुराणी तस्मात् त्रिपुरा '' इत्युपनिषदुक्तरीत्या, '' सर्वदा सर्वप्रकारेण सर्वाभीष्टप्रदायिन्ये स्वात्मभूताये विद्यान्तरे तन्महामनुरिति सैव शब्दा तनुः अस्य सवर्णरूपा परमा त्रिपदाभिधाभावा त्रिगुणा त्रिवर्गरूपा निरया निर्मला निष्प्रपञ्चा आत्मविद्या विभुवरिवद्या य एवं वेद विद्वान् भवति । अथाहुर्विद्वांस इति । रहो रहस्यमिति । शिवोऽयमिति । ए एवेमानि भूतानि स्रजति रक्षति

1 '' सम्यग्ज्ञानिकयाप्राणमन्त्रमुद्रायथास्थितिम् । गृणात्युपदिशत्यर्थे तद्वीर्ये चेत्रतो गुरुः ॥ स एव मन्त्रमुद्राणां वीर्यव्याप्तिप्रकाशनात् । उपायः कथ्यते साक्षादुपेयं परमं प्रति ॥ यद्वा गुरुः परा शक्तिरीश्वरानुप्रहात्मिका । भवकाशप्रदत्वेन सैव यायादुपायताम् ॥ " संहरति । अन्यथा वा करोति । सैव सो भवति '' इति रहस्योपनिष्दप्रतिपाद्यामात्मै-वयदायिनीमत्यन्तमात्मविद्यां ददौ उपदिदेश ।

अयमत्र संप्रदायः — यद्यपि, ''समप्रधानौ समसत्त्वौ समोजौ तयोः शक्ति-रजरा विश्वयोनिः । आदिशक्तिररुणा विश्वजन्या।'' इति सांख्यानशाखायामुभयोः कामकामेश्वयोः समप्रधानमुक्तम् । तथापि विश्वयोनिविश्वजन्या इति सर्वकारण-रूपिण्या एतयैव कामेश्वर्या रहस्यतन्त्रं सर्वोपनिषत्सारभूतं प्रवर्तयितुकामः परमशिवः प्रपञ्चसृष्टचनन्तरम् आदियुगे —

> "महामध्यं च चकस्य महानन्दात्मकं पुनः । अनुत्तरविमर्शैंकसारं संविन्मयं भजे ॥"

इत्युक्तप्रकारेण प्रकाशानन्दसारमयमोड्याणपीठमास्थाय स्वयमपि श्रीविद्याक्रममुप-दिदेश । सा पराभद्दारिका त्रेतायुगद्वापरयुगकलियुगेषु वक्ष्यमाणदेशिकस्व-रूपिणी ह्यतिरहस्यं शांभवतन्त्रं प्रवर्तयामासेति । अयमिह विवरणक्रमः—इह श्रीविद्यारत्नावगमने साधनद्वयमस्ति । कामराजसंतानं, लोपामुद्रासंतानं चेति । कामराजसंतानक्रमस्तु सकलविद्यानुसंध्यविच्छित्र इति प्राचीनगुरवोऽप्याचक्षते । लोपामुद्रासंतानक्रमस्तु विच्छित्रतया प्रवर्तत इति वर्णयन्ति । तत्क्रमप्रकारस्तु लिख्यते—तत्र दिव्यक्रमो यथा; कृतयुगादौ परमशिव एव ओड्याणपीठात्मक-मध्यविन्दुनिवासी श्रीचर्यानन्दनाथनामा सन् स्वात्मशक्त्याख्यश्रीमहात्रिपुरसुन्दरी विमृष्टतनुः प्रथमो गुरुः । तथा चोक्तम्—

'' व्यश्रामोड्याणपीठस्था कामराजशरीरिणी । अस्वराकारतां प्राप्य व्यश्रसंकेतमध्यगात् ॥ ''

इति । मध्यत्र्यश्राप्रकोणकामरूपपीठवाग्भवाधिष्ठातृकामेश्वरीरूपविमृष्टरूपः श्रीम-दूर्ध्वदेवनाथस्रेतायुगगुरुः । तथा चोक्तम्—'' न्यश्राप्रकोणगा या सा कामेशी कामपीठगा ।'' इति । मध्यन्यश्रदक्षिणकोणस्थितजालंधरपीठस्थितकामराजा-भिध्यवज्रेश्वरीमिलितस्वरूपः श्रीषष्ठनाथदेवो द्वापरगुरुः । तथा चोक्तम्— " ज्यश्रदक्षिणकोणस्था वज्जेशी जालपीठगा।" इति । मध्यज्यश्रोत्तरकोणगतपूर्णगिरिपीठस्थितशक्तिबीजाभिषेयभगमालिनीविमृष्टदेहः श्रीमित्रदेवनाथः कलियुगगुरुः ।
तथा चोक्तम्—" ज्यश्रस्योत्तरकोणस्था भगेशी पूर्णपीठगा।" इति । मित्रेशदेवः
कलियुगादौ भगवतीं लोपामुद्राम्, अगस्त्यं च महातपःपुञ्जमिथुनमनुगृहीतवान् ।
एतस्सप्तकं दिञ्यौधसंज्ञकं गुरूपदेशादवगन्तन्यम्। इह तु प्रसङ्गादेतावदुक्तम् ।
पक्ततमनुरामः ॥ ५१ ॥

एतदेवाह---

सेयाय मित्रसंज्ञां स्थानेशान् ज्येष्ठमध्यबालाख्यान् । चित्राणविषयभृतान् त्रेतायुगादिकारणत्रिगुरून् ॥ ५२ ॥ बीजत्रितयाधिपतीन् परीक्ष्य विद्यां प्रकाशयामास । एतैरोघत्रितयं तमनुगृहीतं गुरुक्रमो विदितः ॥ ५३ ॥

सेयायेति । सा ; पूर्वोक्ता परमशिवप्राणनायिका मित्रनाथसंज्ञा, भीमो भीमसेन इतिवत् मित्रशब्दो मित्रदेवनाथपर्यन्तं घावति । स च मित्रदेवनाथः किछ्युगगुरुः, तत्संज्ञां तन्नामधेयम् । इयाय प्राप । एतच्चोपलक्षणम् — नेतायुगद्धा-परयुगगुरुनामधेयधारणस्य नेतायुगादियुगत्रयगुरुस्वरूपिणी भूत्वा संप्रदायं प्रवर्तयेदित्यर्थः । एतदेव विवृणेति स्थानेशेत्यादिना । स्थानेशः; स्थानानां मध्यव्य-श्राप्रकोणदक्षिणकोणोत्तरकोणानां कामेश्वरीवज्ञेश्वरीभगमालिनीनिलयानाम् । ईशा, अधिष्ठात्री, अत एव ज्येष्ठः श्रीमदृष्ट्वदेवनाथः, मध्यः श्रीपष्ठदेवनाथः, बालः श्रीमित्रदेवनाथः, तेषामाख्या नामधेयं यस्याः सा ; तत्स्वरूपत्वाद्देवनाथः, बालः श्रीमित्रदेवनाथः, वित्पाणः परमशिवः, चित्रवरूपत्वात् प्राणरूपत्वाच । तथा माण्डूक्योपनिषदि — "नान्तः प्रज्ञं न बिहः प्रज्ञं नोभयतः प्रज्ञं न प्रज्ञानघनं न प्रज्ञं नापज्ञम् । अद्यष्टमव्यवहार्यमग्राह्यमलक्षणमचिन्त्यमव्यपदेश्यमेकात्मप्रत्ययसारं प्रपञ्चोपश्चमं शान्तं शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यन्ते । स आत्मा स विज्ञेयः।" इति चिन्मय एव श्रूयते । तथा प्राणमयत्वेनापि श्रूयते । तथा छान्दोग्ये — "यथा वा अरा नाभौ

समर्पिताः एवमस्मिन् प्राणे सर्वे समर्पितम् प्राणः प्राणेन याति प्राणः प्राणं ददाति प्राणाय ददाति प्राणो ह पिता प्राणो माता प्राणो आता प्राणः स्वसा प्राण आचार्यः।" इति । एतादृश्चित्प्राणस्वरूपस्य परमशिवस्य विषयभूता भोग्यभूता । कुतः ? " एष देवोऽनया देव्या नित्यं कीडारसोत्सुकः।" इत्यभिनवगुप्त-पादोक्तिः। अथवा स्थानेशानः; ज्येष्ठमध्यबालाख्यान्। चित्प्राणविषयभूतानिति गुरुविशेषणं वा । तथापि स एवार्थः। एवंविधा सा पराभद्वारिका । त्रेतायुगादि-कारणित्रगुरूनः; पूर्वोक्तश्रीमदूर्ध्वदेवनाथादीन्। बीजितत्याधिपतीनः; बीजितत्यं वाग्भवादिकमः; तस्याधिपतीन् वाच्यभूतान्। एतच पूर्वमेवोक्तम्। एतान् त्रिविध-देशिकान्, परीक्ष्यः; शोधियत्वा, विद्याः;

"पश्चभ्तमयं विश्वं तन्मयी सा सदानघे। तन्मयी मूलविद्या च तथा च कथयामि ते॥"

इति परमशिवाननारविन्दिनः स्ताखिलकारणभूतामादिविद्याम् , प्रकाशयामासः ; प्रवर्त-यामासेत्यर्थः ।

अत्र किंचिद्रदामः—इह 'परीक्ष्य विद्यां प्रकाशयामास' इत्यनेन श्रीसदा-शिवात्मा देशिकोत्तमः सत्संप्रदायसिद्धमिदं मार्गे बहुकालमात्मोपासनमाचरते ।

> " दान्तायोपसन्नाय शिष्यायोपदिदेश च । दीक्षापूर्व महेशानि विद्यामुपदिशेद् गुरुः " ॥

इत्यादिना । दीक्षा च, '' शिवसायुज्यदायिनी '' इति ।

"ददाति शिवतादात्म्यं क्षिणोति च मलत्रयम् । अतो दीक्षेति सा प्रोक्ता दीक्षा शब्दार्थवेदिभिः ।"

इति स्मृतेः। "दीयते परशिवैक्यभावना क्षीयते सकलपापसंचयः।" इत्यभि-युक्तोक्तेश्व। सा च त्रिविधा, आणवशाक्तशांभवमेदातः; " त्रिविधा सा भवेदीक्षा प्रथमा आणवी परा । शाक्तेयी शांभवी चेति सद्यो मुक्तिप्रदायिनी ।"

इति स्मरणात् । तत्र आणवदीक्षाः विधिविशेषविहितद्रव्याणि निर्वर्त्यं परदेवता-तर्पणध्यानासक्तरूपिणीत्युक्तेः । शाक्तेयी तुः यथोपनतशक्तिसिद्धार्थसाध्याः शांभवी च—

> " सिद्धे शिक्तं समालोक्य तया केवलया शिशो । निरुपायं कृता दीक्षा शाक्तेयी परिकीर्तिता ॥"

इति ।

" अभिसंधि विनाचार्यशिष्ययोरुभयोरिष । देशिकानुम्रहेणैव शिवताव्यक्तिकारिणी । सेयं हि शांभवी दीक्षा शिवावेशनकारिणी ॥"

इति च। एवंविधदीक्षामावे न कुत्राप्यिकारी। तथा श्रीमालिनीविजयकारः माह—

इत्यमिसंघिरहिताचार्यकृपामात्रसाध्या यथेयं भवेत्। "अपि मन्त्राधिकारित्व-मुक्तं च शिवदीक्षया।" इति । शिष्यस्य वित्ताभावेऽप्याचार्यः शिष्ययोग्यता-मवधार्य स्वधनेन वा दीक्षां कुर्यात्। स्वस्याप्यभावे लघूपायेन वा कुर्यात्। यथा—

> " स्वधनेन दरिद्रस्य कुर्याद्दीक्षां स्वयं गुरुः । अपि दूर्वाम्बुभिर्यद्वा दीक्षया मोचयेच्छिशुम् ।"

इति सर्वात्मना दीक्षितस्य ब्रह्मविद्यायामधिकारो नान्यस्येति स्थितिः। दीक्षा च

परदेवतासंतर्पणसाध्येत्युक्तम् । संतर्पणं च द्रवद्रव्यविशेषसाध्ययुगविशेषतर्पणं तृप्ति-मयदम् । "दैवतस्यामृतेन तु" इत्युक्तत्वात् । अत एव "तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसानाशकेन" इति यज्ञस्यापि ब्रह्मविषय-त्वात् । श्रूयते स च यज्ञश्च पूजा सा च त्रिधा मता । परा, अपरा, परापरा चेति । तथा च परमशिवः परमेश्वरीं प्रत्याह—-

"तव नित्योदिता पूजा त्रिभिभेदैर्व्यवस्थिता।
परा चाप्यपरा गौरि तृतीया च परापरा॥
प्रथमाद्वैतभावस्था सर्वप्रचरगोचरा।
द्वितीया चक्रपूजा च सदा निष्पाद्यते मया॥
एवं ज्ञानमये देवि तृतीया तु परापरा।
उत्तमा सा परा ज्ञेया विधानं शृणु सांप्रतम्॥
महापद्मवनान्तस्थां कारणानन्दविग्रहाम्॥
वाष्यायितजगद्भृपां परमामृतविषणीम्।
संचिन्त्य परमाद्वैतभावनामदघूणितः॥
दहरान्तरसंसर्पन्नादालोकनतत्परः।
विकल्परूपसंजल्पविमुखोऽन्तर्मुखः सदा॥
चित्कलोल्लासललितसंकोचस्त्वतिसुन्दरः।
इन्द्रियपीणनैर्द्रव्यैविहितस्वात्मपूजनः॥
न्यासं निर्वर्तयेदेहे षोढान्यासपुरःसरम्॥"

### इत्यादिपरापूजा । अत्र स्वरूपमध्ये-

" द्वितीया चक्रपूजा च सदा निष्पाद्यते मया । "

इति परमशिवः स्वयमेव बाह्यवर्ती वरिवस्यां करोमीति चक्रपूजां प्रशंसयामास । सोऽपि बाह्ययोगः पञ्चविधः—" केवलो यामलो मिश्रश्चकयुग्वीरसंकरः '' इति स्मृते: । एतल्लक्षणमाम्ना यादेवावगन्तन्यम् । ततश्च संतर्पणपूर्वकमेवाभिषेचनादिकर्म कर्तन्यम् । तच संतर्पणद्रव्यं निष्पाद्यमित्युक्तम् । द्रवद्रव्यं च हेतुभूतनिदानकारणपथमादि-शब्दाभिषेयं परमामृतरूपं मधु । तेनैव परदेवतायागस्य साध्यत्वात् । सोमेनाझि-ष्टोमयागवत् ।

न च "अग्नीषोमीयं पशुमालमेत" "सोमग्रहान् गृह्णित" इत्यादिविधि-सद्भावाद्युक्तम् । इतरेषां यागानां सोमसाध्यत्वमुक्तम् । इह तु "ब्राह्मणो न सुरां पिबेत्", "न मांसमश्रीयात्" इत्यादिना निषेधादिदं दर्शनमनुपपन्नमिति वाच्यम् । न वयं निषेधविधिमुल्लंध्य स्वातन्त्रयेणैव निदानात्परदेवतातर्पणं कर्तुमुचितमिति ब्रूमः । किंतु इदमेव शांभवदर्शनमौपनिषदसंप्रदायादागतमिति निश्चित्य ह्येवमवोचाम । तिहैं निषेधस्य का गतिरिति चेदुच्यते—अदीक्षितपुरुषविषयोऽयं निषेधविधिः । दीक्षितस्यानेनैव हेतुना देवतायागः कर्तत्र्य इति मुख्यविधिसद्भावात् । तथाच ऋग्वेदाम्भोधिमध्योद्धृतसांख्यायनशाखायाम् आदिसुन्दरीवरिवस्याद्वारा देवतासा-म्राज्यसाधनतानिदानस्य श्र्यते—

"इमां विज्ञाय सुरया मदन्ती परिसृता तर्पयन्तः स्वपीठम् । नाकस्य पृष्ठे महतो वसन्ति परं धाम त्रैपुरं चाविशन्ति ।"

इति । अत्र परिस्ततं द्रव्यमित्यर्थः । तथा निघण्ट्वादिप्रसिद्धिः । अत एव वाजपेयादिप्रसिद्धकतुष्विप परमेश्वर्या मन्त्रनायिकाया विहितत्वादेव निषिद्धस्यापि द्रव्यस्य स्वीकारो दरीदृश्यते । कुत्र वा परमेश्वरीविधिः श्रूयते । छिलितेपा-ख्याने च—

> "परितुष्टास्मि मद्याब्ये त्वया साह्यमनुष्टितम् । देवकार्यमिदं किंच त्वया निर्विन्नितं कृतम् ॥ इतः परं मत्प्रसादाद्वाजपेयादिके मखे । सोमपानवदत्यन्तमुपयोज्यो भविष्यसि ॥ यागेषु मन्त्रपूतं त्वां पास्यन्त्यखिलदेवताः । यागेन मन्त्रपूतेन पीतेन भवता जनाः ॥ सिद्धिमृद्धं बलं स्वर्गमपवर्गं च विश्रतु ।

महेश्वरी महादेवो बलदेवश्च भार्गवः । दत्तात्रेयो विधिर्विष्णुस्त्वां पास्यन्ति महाजनाः ॥ "

इति । परमिशवोऽपि पूजासंकेतके—'' प्रधानादिवरीवस्यां निर्वर्त्य'' इत्याह । यथा वा—

> " महापद्मवनान्तस्थां कारणानन्दविम्रहाम् । मदङ्कोपाश्रितां देवीमिच्छाकामफलप्रदाम् ॥ भवतीं त्वन्मयैरेव नैवेद्यादिभिर्चयेत् ।"

इत्यादित उक्त्वा, अन्ते नैवेचद्रव्यं स्पष्टमाचष्टे । यथा वा---

" अर्चनापिशितैर्गन्धेर्पूपैराराध्य देवताम् । चकपूजां विधायेत्थं कुलदीपं निवेदयेत् । कौलिकाचारसंयुक्तैर्वारेस्तु सह पूजयेत् ॥"

इति । अन्यच रहस्यागमे परमेश्वरः मादिपदार्थपञ्चकस्य देवतायागमाह—
''मादिपञ्चकमीशानि देवताशीतिकारकम् ।'' इति । ननु शिव एव स्वतन्त्रप्रवर्तकः इति । तदुक्तं महामायाशाम्बराद्यनेकतन्त्रानुष्ठानप्रसङ्गः प्राप्नोतीति
चेत्तदुक्त्वा विशेषादिति चेत्र । तेनैव तत्तदिषकारिभेदेनुष्ठेयानीमानि तन्त्राणि ।
इह तु शांभवदर्शनं मुमुश्लूणामेवोपास्यमिति प्रपश्चितत्वात् । यथा—

" मोहशास्त्राणि सर्वाणि मयैव कथितानि वै। मुक्तचन्तरं तु गत्वैव मोहनाय दुरात्मनाम्।"

#### इत्युक्तवा ;

" मिथ्रत्वा ज्ञानमन्थेन वेदागममहार्णवम् । सारज्ञेन मया देवि कुल्धर्मः समुद्धृतः ॥ मेरुसर्षपयोर्यद्वस्त्र्येखचोतयोरिव । तथान्यसमयस्याम्ब कुल्स्य महदन्तरम् ॥" इत्यादि कुळदर्शनस्वरूपमभिधाय तत्तनिष्ठस्यैव मोक्षो नान्यसमयनिष्ठस्य इत्याह— "एतज्ज्ञात्वा वरारोहे सद्यः खेचरतां व्रजेत्।" इति ॥ ५२, ५३ ॥

स्वकृतकामकलाविलासाख्यं ग्रन्थमुपसंहरति—

# उदितः पुण्यानन्दादिति कामकलाङ्गनाविलासोऽयम् । परिचावभुजङ्गभावाकर्षणहर्षाय कल्पते नित्यम् ॥ ५४ ॥

उदित इति । पुण्यानन्दात् ; पुण्यानन्दाख्यात् स्वस्मात् , उदितः ; उत्पन्नः । अयं कामकलाङ्गनाविलासः , कामेश्वराविनाभूता विमर्शशक्तिः कामकला, सैवाङ्गना सुन्दरी, तस्या विलासः चकावरणदेवतादिद्धपः, तद् विलासः दियतेक्षणे सित तत्कालोचितविकारः । परिश्वयभुजङ्गभावाकिषितचित्तायः ; परिशवः प्रकाशैकस्वभावः, स एव भुजङ्गः रिसकः विटः, तस्य भावो रागः, तेन आकिर्ति चित्तं तस्मे । भावाकर्षणहर्षायेति पाठान्तरे—तस्या अवलोकनेन भावस्याकर्षणमुद्यः, तेन यो हर्षः । विलासेक्षणेन समुत्पन्नान्तरो विकारिवशेषो भावः । तेनोपार्जितो विलासो भावजननद्वारा हर्षहेतुर्भवतीत्यर्थः । लोकेऽपि प्रियतमविलासदर्शने रिसकनायकस्य शृङ्गारभावोदयपूर्वको हर्ष उत्पचते । तद्वत्परिशवस्यात्मशक्तीक्ष-णाभिमुखस्य चिच्छक्तिभूतकामकलाविलासः पदविक्षेपादिद्धपनिरविधकानन्दपदो भवति । आर्याह्मपेण स्वमुखारविन्दिनःस्तो प्रन्थरूपः कामकलाविलासः परिशवप्रीतिं नित्यं हर्षाय कल्पते उत्पादयतीत्यर्थः । कामकलाविलासानुभवतः पुण्यानन्दमहात्मा एवं वदतीति प्रतीयते । इतिशब्दः, स्तवस्य परिसमाप्तिचोतक इत्यव-गन्तव्यम् ॥ ५४ ॥

स्वगुरून् नमस्करोति —

चिन्तान्तरङ्गतरलस्तृष्णासलिलः प्रपश्चवाराधिः। यदनुग्रहेण तीर्णस्तस्मै श्रीनाथनाविकाय नमः॥ ५५॥

।। इति श्रीपुण्यानन्दविरचितः कामकलाविलासः समाप्तः ।।

चिन्तातरङ्गेति । प्रपञ्चः संसार एव वाराशिः वारिधिः । श्रीनाथ एव नाविकः पोतः तस्मै । ''अधिगतमध्ययनमननुभावितं चार्थतः स्वरस्य चन्दनभार-वत्केवलं परिश्रमकरं भवति '' इति निरुक्तकारादिवचनेनार्थज्ञानहीनस्याध्ययनस्य निष्फलस्वश्रवणात् ।

" ज्ञातन्यः सर्ववेदार्थो वेदानां कर्मसिद्धये । पाठमात्रमधीता च पक्के गौरिव सीदिति ॥ वेदस्याध्ययनं सर्वे धर्मशास्त्रस्य चैव हि । अजानतोऽर्थे तत्सर्वे तुषाणां खण्डनं यथा ॥ "

इत्यादिश्रुतिसिद्धकामकलास्वरूपं परिपूर्णे प्रपश्चितमिति शिवम् ॥ ५५ ॥

।। इति श्रीनटनानन्द्विरचिता कामकलान्याख्या चिद्रही समाप्ता ॥
।। शुभमस्तु ।।

A SOME THE STATE OF THE STATE O

श्रीगणेशाय नमः

श्रीमहेशनाथकृता

### श्रीनाथनवरत्नमालिका

श्रीभासुरानन्दनाथविरचितया

मञ्जूषाल्यया व्याख्यया संविलता

श्रीनाथादित्रितयं नत्वा गम्भीररायसूरिसुतः । नाथनवरत्नमालागूढार्थव्यावृतिं तनुते ॥

इह खलु निखिलोपासनाः गुरुप्रसादलभ्याः, "गुरुम्लाः क्रियाः सर्वाः" इति वचनात् । तत्प्रसादश्च तत्स्वरूपोपास्तिमन्तरा दुर्लभः । तद्रूपं तु त्रिविधम्—स्यूलं, सूक्ष्मं, परं चेति । तेषु आद्यं, "सहस्रदलपङ्काजे सकलक्ष्मीतरिक्षप्रभम्" इत्यादिना करणचरणाद्यवयववैशिष्टयेणोक्तं प्रसिद्धम् । द्वितीयं तु गुरुपादुकामन्त्ररूपम् । तृतीयं वासनात्मकम् । तच रहस्यत्वात् संकेतभाषयोपासकानुजिघृक्षया विवृणोति—

हंस: सोऽहं मन्त्रमयैः श्वासनिकायैर्या गायत्री जन्तुषु सर्वेषु पिनद्धा ।
तद्रूपः सन्नाविरभूद्वासनया यस्तं सन्मार्ग मत्तमयूरं गुरुमीडे ॥ १ ॥

हंस इति । प्राथमिकसृष्टौ यद्भिन्दुत्रयं प्रादुरभूत् । तत्र बिन्दुः पुमान् ; विसर्गः प्रकृतिः ; ताभ्यां क्रमेण स्वस्य विशिष्टौ हकारसकारावुत्पन्नौ । सोऽहं हंसः, स त्वज-पानामको मन्त्रः । तस्यैव वैपरीत्यकथनेन सोऽहमितिपरमात्ममन्त्रः ; परमात्मिन योगे तु, "पराप्रासादमन्त्रः " इत्यादिशारदायां चरमपटलेऽन्यत्र चोक्तम् । तदिदं परस्पर-

भिन्नमन्त्रपञ्चकमुच्छ्वासनिश्वासरूपम् । "उच्छ्वासे चैव निःश्वासे हंस इत्यक्षरद्वयम् ।" इति वचनात् । स च मन्त्रः सर्वेः प्राणिभिः अहोरात्रसंमिते काले षद्शताधिकैकविंशति-सहस्र(२१६००)मावर्त्यते । सोऽयमनायासेन जपः । तथात्वेन ज्ञानमात्रेण मोक्ष-प्रदत्वात्सर्वमन्त्रोत्तमः । तदुक्तम्—

"हंसः पदं परेशानि प्रत्यहं जपते नरः ।

मोहान्धो यो न जानाति मोक्षस्तस्य न विद्यते ॥

श्रीगुरोः कृपया देवि ज्ञायते जप्यते ततः ।

तस्माच्छ्वासैश्व निःश्वासैस्तदा बन्धक्षयो भवेत् ॥

अजपा नाम गायत्री योगिनां मोक्षदायिनी ।

तस्या विज्ञानमात्रेण नरः पापैः प्रमुच्यते ॥

अनया सहशी विद्या चानया सहशो जपः ।

अनया सहशं पुण्यं न भूतं न भविष्यति ॥

"

इति च तदुपासनेतिकर्तव्यता शारदायां चतुर्दशे पटले, अन्यत्र च विस्तृतेति नेहोच्यते। गुरुदेवतामन्त्राणामैक्यं च, ते सर्वे श्वासाः नाथरूपा एव।

अक्षरार्थस्तु—हंस इयजपामन्तादिरूपश्वाससमूहाभिना या गायत्री सर्वप्राणिष्वा-च्छना वर्तते, तदभिनः सन् वासनात्मकरूपेण यः प्रादुर्भूतः, तं गुरुं नौमीति। स एव च गुरुः, सतां मार्गः, मुक्तिपुरगमनोपायः; "गुरुरुपायः" इति शिवसूत्रात् । आनन्दमन्त्रो हि मयूरः स्विपञ्च्छावयवान् प्रसार्य नृत्यकाले यथा विचित्ररूपो दृश्यते, तेन तथा कालान्तरे, अतः तस्य तद्रूपमाच्छन्नम् । एवं गुरोरिप वक्ष्यमाणं विचित्ररूपमाच्छन-मस्तीति गौण्या मत्तमयूरपदेन गुरुः स्तूयते ।

अस्मिन् स्तोत्रे दशापि श्लोकाः मत्तमयूराभिधवृत्तरूपाः। तल्लक्षणं चोक्तं पिङ्गल्रमुनिना—''मत्तमयूरं मृतौ यसौ ग्समुद्ग(४) नवकौ '' इति । मृतयसगणाः गुरुश्च, प्रतिपदं चतुर्भिर्नवभिश्च यतिरिति तदर्थः। प्रकृतेऽप्युक्तरेव पदेः सूच्यार्थकथनादिह मुद्रालंकारः। तल्लक्षणं चोक्तं चन्द्रालोके—

'' सूच्यार्थसूचकं मुद्रा प्रकृतार्थपदैः पदैः । नितम्बगुर्वी तरुणी द्रायुग्मविपुलालसा ॥ ''

इति । संकेतरीत्या अनुक्तश्वाससंख्याया अपि पदद्वयेन सूचनात् स एवालंकारः । तत्प्रकारस्तु— "क-ट-प-य-वर्गभवैरिह पिण्डान्त्येरक्षरैरङ्का। नञ्जून्यं विज्ञेयं तथा स्वरे केवले कथिते॥"

इति स्रोकरीत्या मकारः पञ्चसंख्याङ्केः; तकारः षष्ठाङ्केः; पुनर्मकारः पञ्चाङ्केः, यकाररेफ-गकाराः एकदित्र्यङ्केषु संकेतिताः । तथा, "अङ्कानां वामतो गतिः" इत्युक्तरीत्या छेखने कृते सित, म ५, त्त ६, म ५, यू १, र २, पदेन एकविंशतिसहस्राणि पञ्चशतानि पञ्चषष्टिश्च कथितानि भवन्ति । सन्; विद्यमानो मार्गः (३५) यस्मिन्निति व्युत्पत्या मार्गशब्दोक्तपञ्चत्रिशत्संख्यया अस्या मेळनेन षद्शताधिकेकविंशतिसहस्रसंख्यानिष्पत्ति- (२१६००) रिति । एवमप्रेऽपि संकेतोऽवगन्तव्यः ॥ १॥

तन्त्रराजे हि सप्तविंशे पटले श्वासानां वासनाद्वयमुक्तम्;

" संख्याभिर्वासनाव्याप्ति श्वासानां शृणु सुन्दरि । यया विदितया मन्त्री सदा दर्शनवान्भवेत् ॥"

इत्यादिना । तयोः प्रथमां वासनामुद्यदित्यादिभिः चतुर्भिः श्लोकैः प्रदर्शयति—

उद्यद्भास्वन्मण्डलकालाहिननित्या-विद्यारूप: प्राप षडथीनरभावम् । यस्तीर्थात्मा मण्डलपूर्णाक्षरवष्मी तं सन्मार्गं मत्तमयूरं गुरुमीडे ॥ २ ॥

उद्यदिति। सूर्यमण्डलोदयकालमारभ्य प्रथमतः श्वासा एकैकदिनविद्यारूपाः। अ आ इ ई इत्यारभ्य श्वः क्षायै इत्यन्ता मन्त्राः षट्त्रिंशदिधकसप्तदशोत्तरिवंशितसहस्रसंख्याका (५७६×३६=२०७३६)। षट्त्रिंशद्वर्णा अपि षोडशस्वरसंयोगेनोक्ताः ३६×१६= (५७६) प्रतिदिनमेवं षट्त्रिंशदिनपर्यन्तं जप्तास्तावन्त एव भवन्ति। यतस्तन्त्रे प्रसिद्धः एता एव स्त्रीदैवत्यतया विद्या इत्युच्यन्ते। "स्त्रीदैवत्या स्मृता विद्या पुंदैवत्यास्तु मन्त्रकाः" इति कोशात्। गुरुनाथस्तु तावद्रूपः। ते च विद्याया अर्था योगिनी-हृदयञ्याख्यायामस्माभिः प्रपश्चिताः।

षडथीनरपदेन दिननित्याविद्यानां संख्योक्ताः (२०७३६)। एवमुत्तरत्र सर्वत्रापि संख्यासंकेताक्षरपदानां श्रीगुरोः श्लेषेण द्वयर्थता अवसेया । तत्परतः षट्सप्तत्युत्तरपञ्चशतं (५७६) श्वासाः पूर्णमण्डलाक्षररूपाः। अकार एकः, ककारादिक्षकारान्ताः पञ्चत्रिं- शह्यक्षनानि चेत्येवं षट्त्रिंशदक्षराणां प्रत्येकमकारादिषोडशस्वरसंयोगे सत्युक्तसंख्यानि (५७६) अक्षराणि भवन्ति । तानि पूर्णमण्डलपदेन दिनार्णवपदेन च तन्त्रे व्यवहि-यन्ते । तदिभन्नं वष्मी, शरीरं यस्य सः, तीर्थात्मा (५७६) गुरुह्मपा एव, ''तीर्थमृषि-जुष्टजले गुरौ'' इत्यमरः ॥ २ ॥

तीर्थात्मापदं चोक्तसंख्यां (५७६) व्यनिक्त—
तत्पश्चात्यप्राणसमृहैर्नवनाथा

य: षट्त्रिंशत्तस्वमयः षोडश नित्याः ।

एवं रीत्या वासितसंध्यात्रयमूर्तिस्तं सन्मार्ग मत्तमयुरं गुहमीडे ॥ ३ ॥

तदिति। पूर्णमण्डलात् परे नव (९) श्वासाः प्रकाशादिसुमगान्ता नाथनवकरूपाः। ततः परे शिवादिक्षित्यन्ततत्त्वरूपाः षद्त्रिंशत् (३६)। तदुत्तरं त्रिपुरसुन्दरीकामेश्वर्या-दिचित्रान्तरूपास्तु नित्याः षोडश (१६)। एत एव क्रमेण संध्यात्रये उपास्यन्ते। तेन तद्वासनारूपा गुरुरेवेत्यर्थः॥ ३॥

श्वासै: षष्ट्या षष्टिघटीदैवतरूपो (६०)
मेषप्रष्टद्वादशशशि (१२) प्रतिमान: ।
अर्काद्यातमा यो नवसंख्याप्रहमूर्तिस्तं सन्मर्गं मत्तमयूरं गुरुमीडे ॥ ४ ॥

श्वासैरिति । तदनन्तरं विसर्गरिहतानां पञ्चाशन्मातृकाणां दशाक्षेरेरेकैको वर्ग इत्येवं पञ्च वर्गा:; अ (६०), ए (६०), च (६०), त (६०), य (६०) मान: । तेषु प्रथमवर्गस्य आदावन्ते च जपे सित, षष्टिर्वणां अहोरात्रघटिका रूपा भवन्तीति तन्त्रे स्पष्टम् । नित्यश्वासानन्तरं षष्टिः श्वासाः तद्देवतात्मानः (६०); ततो द्वादश मेषादिराशिरूपाः । प्रष्टशब्दोऽग्रेसरवाची सन् प्रभृतिपरः, ''प्रष्टोऽप्रगामिनि '' इति निपातनात् । (१२) तदुत्तरं नव श्वासाः (९) अर्कादिनवग्रहरूपाः ; तत्स्वरूपो गुरुरित्यर्थः ॥४॥

पञ्चात्मा भूतिनकायो गतमायो यः
पञ्चाशद्वर्ण (५०) वपुश्चक्रगताभिः।
शक्तयालीभिः सङ्गतिमानेकनवत्या
तं सन्मार्गं मत्तमयूरं गुरुमीडे॥ ५॥

पश्चात्मेति। ग्रहात्मकथासानन्तरं पञ्च श्वासाः आकाशादिपञ्चभूतरूपाः (५)। तदुत्तरं पञ्चशच्छ्वासाः मातृकारूपाः (५०) तासामेकपञ्चाशतो (५१) मध्येऽपि सर्गस्वरत्या-गात्तच्छेषेणाह—गतमाय इति। मायाशब्दोऽपि सर्गस्वरवाचकः, तद्रहित इत्यर्थः। तदनन्तरमेकनवतिश्वासाः चक्रश्चिदावरणशक्तिसमूहपराः। तासामेकनवतित्वं (९१) मूळ एव नवमश्चोके विशदीकरिष्यते। ततश्च पूर्वोक्तदिननित्याविद्या (२०७३६) पूर्णमण्डला (५७६) नवनाथ (९) तत्त्व (३६) नित्या (१६) घटिका (६०) राशि (१२) नवप्रह-(९) भूत (५) मातृका (५०) वर्णशक्ति (९१) संख्यानामेकीकरणे श्वाससंख्या-पूर्तिः (२१६००) संपद्यते। तदुक्तं तन्त्रराजे—

" नित्यातत्त्वाप्तिविद्यानां संख्याः स्युः पूर्वमेक्शः । ततो दिनाणीः संध्याश्च ततश्च घटिकाणेकाः ॥ राशयो द्वादश ततो प्रहभूतानि पञ्च वै । मातृकाश्चापि पञ्चाशच्छीचक्रस्थाश्च शक्तयः ॥ सैका नवतयः प्रोक्ता देवी सर्वात्मना स्थिता ।"

इति । नित्याः षोडश (१६) स्वराः, तत्त्वाक्षराणि (३६) पूर्वोक्तानि, तेषामाप्तिः परस्परसंयोगविशेषरूपः प्रस्तरः तत्संवर्धितानां दिननित्याविद्यानामित्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ९ ॥

एतावता प्रबन्धेन श्वासानामवयवशो विभागेन वासना उपदिश्येदानीं संपूर्णस्यैव श्वाससमृहस्यैकैका वासना उपदिशति—-

यद्वा पश्चाशिक्षिपिपीडेकरदाना—
मावृत्त्यासीद्यः फलवान् देशिकवर्यः ।
ज्ञानोत्तुङ्गो(३६००)डरलकसहषट्कवृतैस्तं सन्मार्गं मत्तमयूरं गुरुमीडे ॥ ६ ॥

यद्वेति । उक्तानां वक्ष्यमाणानां च वासनानामन्यतमानुसंघाने विकल्पद्योतनार्थो वाकारः । इमाश्च वासना मूळेऽनुक्ता अपि पूज्यपादमुखादवगन्तव्या इति तु मनोरमाकारः ।

"अथ षोडश नित्यानां कालेन प्राणतोच्यते। मातृकाभूतनाथायैः श्रीचकेण च शक्तिभिः॥" इति पटलारम्भप्रतिज्ञाश्लोके सूचिता इति तु निधिकार:। कालेन प्राणतः श्वासात्मक-कालभेद: । अत्राद्यपदेन प्रहतत्त्वनित्याघिटकाराद्यो गृह्यन्ते । श्रीचक्रदाब्देन तदन्तर्गत-त्रैलोक्यमोहनादिनवचक्राणि । शक्तिशब्देन श्रीचक्रस्थाः षण्णवतीः शक्तय उच्यन्ते । वस्तुतस्तु —मातृकापदेन गणेशप्रहनक्षत्रयोगिनीराशिपीठानां लघुषोढान्यासदेवतारूपाणां प्रहाणां, तैः सह मातृकाभेदस्तु तन्त्रराज एव 'गणेशप्रहनक्षत्र-' इत्यादिद्वादशस्त्रोकी-स्तवने कथनात् । गुरुदेव्याः तैः सहाभेदस्तु योगिनीहृदये कौलिकार्यप्रकरणे वर्णनात् ; नित्याहृदये, ''संप्रदायोक्तं स्फुटोपायेन भावयेत्'' इति वचनेन योगिनीहृदयोक्त-भावनासापेक्षतया स्वतन्त्रे स्वीकारात्। तस्मादाद्यपदेननित्यातत्त्वादेरेव प्रहणम् ; छिपयः, अकाराद्या वर्णाः ; पीठाः, कामरूपादयः ; एकरदाः, विघ्नेश्वरादयो गणेजाः ; एते त्रयोऽपि गतप्राया: सन्त: पञ्चाशदेव श्वाससंख्या, पिण्डस्य (२१६००) पञ्चाशता विभागे द्वात्रि-शदुत्तरचतुःशती (४३२) लब्धा । तेन ताबद्वारमावृत्ता लिप्यादयो देवश्वासा इति वास-नात्रयमावृत्तिश्च दण्डकलितन्यायेन स्वस्वस्थानिववृद्ध्या वेति तु गुरुमुखादेव निर्णयम्। फळवानिति पदेन लब्धसंख्योक्तिः (४३२)। डाकिन्यादियोगिनीषट्कात्मकतया श्वास-वासनामाह—ज्ञानेति । ज्ञकारनकारौ शून्यपरौ, तकारमकारौ षट्त्र्यङ्कपरे । तेन त्रिसहस्राणि षट्शतानीति ज्ञानोत्तुङ्ग (३६००) पदेन सूचितानीत्यर्थ: । षड्भि: श्वाससंख्याविभागे तावत एव लाभात् 'डरलकसह ' इत्यनेन नामैकदेशेन नामग्रहणमिति न्यायेन डाकिन्याद्य उच्यन्ते । याकिन्या सह सप्तसंख्या तु नाशङ्कनीया । "शाकै: षड् भिर्यथाक्षरै: " इत्यादिना योगिनीहृदये षण्णामेव प्रहणम् । " याकिन्या: षटसमष्टि-रूपत्वेन व्यष्टितो भेदाभावात् सप्तानां प्रहणम् '' इत्यमृतानन्द्व्याख्या तु सेतुबन्ध एवास्माभिनिरस्ता ।

यत्तु योगिनीपदस्य विश्वन्याद्यष्टकपरत्वेन काश्मीराणां व्याख्यानम् ; तत्पक्षोऽपि न दोषः । अष्टभिः श्वासानां विभागोऽपि सप्तदशोत्तरसहस्रद्वयस्य लाभेन श्वाससंख्याया निःशेषत्वसंभवात् । अत्रावृत्तेः पञ्चमाष्टमाक्षरयोः गुरुत्वस्यावश्यकत्वेऽपि तयोः स्थाने द्विद्विलघुनिवेशौ, "लौ सः" इति सूत्रेण लघुद्वयस्य गुरुकार्यकारित्वविधानबलात्स्वीकृतः । तत्सूत्रस्य मात्राच्छन्दोविषयकत्वेऽपि वर्णच्छन्दसोऽपि कतिपयवृत्तेषु तदङ्गीकारो ज्ञापकसिद्ध इति त छन्दोभास्करादौ प्रपश्चितमस्माभिः । प्रयोगेऽपि; "वन्दे रामं मरकतवर्णं मुनिवन्चम्" इत्यादिः ॥ ६ ॥

नेत्रोद्गाढो(४३२०)देशिकराङ्भूत(५)समृहै-रेनो वारी यो नवनाथमहत्त्रकै:।

### नक्षत्रस्यावृत्तिभिरानन्दशरीर-स्तं सन्मार्गे मत्तमयूरं गुरुमीडे ॥ ७ ॥

नेत्रेनि । नेत्रांशे उद्गाढो दृढ इत्यनेन दूरदिशित्वादिकं गुरोरुक्तम् । पञ्चभूतसंख्यायाः श्वासिवभागे सित चत्वारि सहस्राणि त्रीणि शतानि विशतिश्व (४३२०) लभ्यन्त इति तावद्वारं मारुताः श्वासाः गुरुरूपा एवेत्यर्थः । नेत्रोद्गाढपदेन तत्संख्या दिशिता । नाथादिनवकरूपवासनात्रयमाह—एनो वारीति । पापहा महागुरुः चतुःशताधिकसहस्र-द्वययावृत्त्या नाथादिद्वय इत्यर्थः । द्वयं वारा वृत्त्यादि (२४००) नाथादिरूप इत्यर्थः । नवनाथा नवप्रहाः नवचक्राणि चेति वासनात्रयम् । अष्टशतावृत्त्यागुरुर्नक्षत्ररूपो-ऽभूदि त्याह—नक्षत्रस्येति । जातावेकवचनम् । आनन्द (८००) शब्देनोक्तसंख्या प्रदिशता ॥ ७ ॥

नित्यावृत्तावीशलयः सन्नचलोऽभू-न्नाड्यावृत्तौ राशिषु नानाजपरूपः। सभ्यस्यद्भिस्तत्त्वगणैरुन्नतमूर्ति-स्तं सन्मार्गे मत्तमयूरं गुरुमीडे॥ ८॥

नित्येति । षोडशनित्याभिः (१६) श्वासानां (२१६००) विभागे सहस्रोत्तरसार्ध-त्रिशती (१३५०) छब्धा । ईशे, परमशिवे, छयो यस्य स गुरुः; तत्संख्याकिनया-वृत्तिरूपः। "दशध्यानसमो छयः" इति छक्षितसमाधिविशेषो छय इत्युच्यते । षष्टिनाडीदेवतासंख्यया विभागे तु अचछो भवेत् , षष्ट्युत्तरशतत्रयसंख्यो (३६०) जातः । राशिषु; राशिव्यावर्तमानेषु, नानाजपात्मा; अष्टशत्यधिकसहस्र (१८००) जपरूपः। षट्त्रिशतत्वगणाभ्यासेन उन्नतस्वरूपः (६००) षट्शतसंख्य इत्यर्थः ॥ ८॥

> धृत्युर्वीशाष्टेन्द्रदिगाशाहियुगत्रि-प्रोक्ताभिः पुंहेतिभिरम्बाभिरभिन्नः । आवृत्त्यैवं षण्णवतेर्यः शिखरात्मा तं सन्मार्गं मत्तमयूरं गुरुमीडे ॥ ९ ॥

धृतीति । धृतयोऽष्टादश (१८) देवताः, भूपुरस्थाः अणिमादयो दश (१०); ब्राह्मयाद्या अष्टौ (८) कादिमते तृतीयरेखाया अकथनेन तत्रत्यमुद्रादेवतादशकस्या- भावात् । उर्वीशाः षोडश (१६) कामाकर्षिण्याद्याः षोडशदल्पद्यस्थाः, अष्टौ (८) अनन्नः कुसुमादयोऽष्टदल्पद्यस्थाः । इन्द्राः चतुर्दश (१४) सर्वसंक्षोभिण्यादयो मन्वश्रगताः । दिशो दश (१०) बहिर्दशारगाः सर्वसिद्धिप्रदादयः। आशा अपि दश (१०) अन्तर्दशारगा-सर्वश्राद्याः । अहयोऽष्टौ (८) विशन्याद्या अष्टकोणस्थाः । अम्बायुधदेवताश्वतस्रः (४) ; त्रिकोणगतकामेश्वर्यादिदेवतास्तिस्रः (३) एताः संहत्यैकनवति (९१) संख्याकत्वेन पञ्चमश्चोके प्रोक्ताः तावतीनामेव प्रहणे श्वाससंख्याया एकनवत्या विभागे निःशेषताया असंभवात् विभाजकाङ्के पञ्चानां मेलनेन षण्णवितत्वमापादियतुमाह—पुंहेतिभिरिति । कामेश्वर्यायुधदेवताभिः चतसृभिरित्यर्थः । इमाः पञ्चनवितिभः (९५) अम्बाभिरभिन्नस्थाः प्रधानांशेष्वित्येकशेषाभिप्रायेण अम्बाभिरित्युक्तम् । एवंप्रकारेण षण्णवतेदेवतानामावृत्त्या शिखरात्मा सर्वोत्तमस्वरूपो गुरुः सपादशतद्वयावृत्तिमानासीदित्यर्थः ।

ननु च "चक्रेण शक्तिभिः" इत्यत्र शक्तिसामान्यवाचकस्यापि पदस्यैकानवतयः प्रोक्ताः । "श्रीचक्रस्थास्तु शक्तयः" इत्यनेनोपसंहारादेकनवतिदेवताः सिद्धयन्तीति न पुंहेत्यादि प्रहणे मानं पश्यामः । न च तया संख्यया श्वाससंख्याविभागे निरवशेषता-संभवादेव पञ्चानामङ्कानां योग इति वाच्यम् । कस्यापि कतिपयान्यूनतादिकल्पनेनापि संभवात् । धृत्यादिनवसंख्याभिः प्रत्येकं १८, १६, ८, १४, १०, १०, ८, ४, ३ विभजनेऽपि तत्संभवाद्वा इन्द्रसंख्यया विभागे द्वादशनामान्येतेषां राशिवासनाकल्पना-संभवात् ।

न चैवं वासनासांकर्यं यथावस्थितैकनवितिवभागशेषस्यापि वासनान्तरकल्पनयै-वोपपत्तौ प्रतिचित्रदेवतासंख्यानां प्रातिस्विकं विभजकत्वकल्पना न स्यादिति बाच्यम् । एकनवत्या विभागे त्रयित्रहातावशेषेण तस्योक्तमातृकादिभिन्नत्वेन स्वेच्छ्या देवतान्तर-कल्पनायामव्यवस्थापित्तिति चेत् , मैवम् । इह संप्रदायस्यैव शरणत्वात् । अत एव मनोरमायां शिक्तिभिरिति पदमेकनवितषण्णवितपरत्वेन द्वेषा व्याख्यायैकत्र वचनमन्यत्र गुरुमुखागम एवोत्तरग्रन्थे प्रमाणमुपन्यस्तम् । इदं तु सुवचम्—श्रीचकेणेति चकारात् नवचक्रसंख्यामेकनवतौ संमेल्योभयसमुचयरूपयांशसंख्यया निरवशेषेण विभागो विधी-यत इति ।

न चैकनवत्या विभाजकत्वायोगात् तदाधारचक्रनवक्षमेळनस्य न्यायसिद्धत्वेन मन्त्रश्रेऽपि तदाधारचक्रमात्रस्य मेळनेन तावन्मात्रांशे पञ्चदशसंख्याया विभाजकत्व-कल्पने निरवशेषतासंभवात् धृत्यादिभिः पार्थक्येन विभागः सिद्ध इति वाच्यम्। महात्रिपुरसुन्दर्या एकनवत्यनन्तर्गतत्वात् तदाधारचक्रस्य तत्र मेलने उपपत्त्यभावेन नवचक्रसंख्यामेलनस्य वाचनिकत्वाङ्गीकारेणैव निर्वाहादिति दिक् ॥ ९ ॥

महेरानाथकृतस्य नाथनवरत्नमालिकानाम्नः स्तवस्योपसंहारपूर्वकं पाठपराणां गुरु-भक्तानां श्रीविद्योपासकानां सद्यः परिशवभावप्राप्तिः फलतीत्याह—

इत्यप्रश्नाद्भास्कररायो नवरत्नै
मिलामप्रयां नाथरहस्यं गमयन्तीम् ।

येषामेषा कण्ठगता ते जगदम्बा

विद्याभ्यासादत्र जनुष्येव महेश: ॥ १०॥

इति श्रीमहेशनाथकृता नाथनवरत्नमाला समाप्ता ।

इतीति । मालास्तोत्रयो रूपकानुगुण्याय प्रवन्धरचनमालारचनोभयवाचिप्रथिधातुः प्रयुक्तः । नाथरहस्यं परं रूपम् । अत्र जनुष्येव ; अस्मिन्नेव जन्मिन, महेशः ; परमिन्नेव जन्मिन, महेशः ; परमिन्नेव जन्मिन, महेश्वरः '' इति सर्वे शिवम् ॥ १० ॥

इति श्रीमनाथनवरत्नमालाभिधास्तुतेः । मञ्जूषा भासुरानन्दनाथेनाकारि गुप्तये ॥

इति श्रीमत्पदवाक्यप्रमाणपारावारपारीणधुरीणनिखिलतन्त्रस्वतन्त्रश्रीमद्गम्भीरराज-भारतीदीक्षितसूजुना भासुरानन्दनाथदीक्षाभिधानेन भास्कररायेण विरचिता श्रीनाथनवरत्रमालान्याख्या मञ्जूषा समाप्ता ।



#### APPENDIX 1

### Index of Half Verses

# श्रीकामकलाविलासश्लोकार्घानुक्रमणिका

|                            | <b>पुटसं</b> ख्या |                              | पुटसंख्या  |
|----------------------------|-------------------|------------------------------|------------|
| अञ्चयञ्जनबिन्दुत्रय ०      | ३६                | एताभि <b>रे</b> कपश्चाशत्    | ५२         |
| अणिमादिसिद्धयोऽस्याः       | ६६                | एतैरोघत्रितयं                | ७२         |
| अणुतर <b>रू</b> पानुत्तर ० | 93                | एवं कामकलात्मा               | ४६         |
| अथ विशदादिप बिन्दो:        | 35                | कादिभिरष्टभि <b>रु</b> पचित० | 42         |
| अनयोः स्क्ष्माकारा         | ४१                | काम: कमनीयतया                | २०         |
| अन्तर्दशारनिलयाः           | Ęo                | कामाकर्षिण्यादि •            | ६३         |
| अन्तर्लीनविमर्शः           | २                 | कामेशी मित्रेश॰              | 46         |
| अन्यक्तमहदहंकृति •         | ६२                | कामेश्वराङ्गनिलया            | ५७         |
| अस्यास्त्वगादिसप्तक •      | ६६                | क्रमणं पदिविक्षेप:           | ५३         |
| आदिमही गृहवासा:            | ÉR                | चकस्यापि महेश्या             | 89         |
| आदिस्वरगणगत॰ ,             | ५२                | चित्तमयोऽहंकारः              | 9 ६        |
| आया कारणमन्या              | ५०                | चित्राणविषयभूतान्            | ७२         |
| आधारनवकमस्या:              | ६४                | चिन्तान्तरङ्गतरल०            | 96         |
| आवरणं गुरुपङ्किः           | ५३                | तच्छा <b>या</b> द्वितयमिदं   | 49         |
| आसीन: श्रीपीठे             | 55                | तटचकवर्णचतुष्टय ०            | 49         |
| आसीना बिन्दुमये            | ५७                | तद्देहावयवानां               | ५५         |
| इच्छाज्ञानिकयाशान्ताः      | ४३                | तद्वाह्यपङ्क्तिकोणेषु        | ६१         |
| इति कामकलाविद्या           | २५                | तद्विषयवृत्तयस्ताः           | , ६•       |
| इत्थं त्रितयपुरी या        | ३२                | तन्मिथुनं गुणभेदात्          | 46         |
| उच्छूनं तच यदा             | ४२                | तस्माद्गगनसमीरण०             | २७         |
| उदित: पुण्यानन्दात्        | 96                | तस्यै ददौ स्वशक्तयै          | <b>Ę</b> 9 |
| एका परा तदन्या             | ४७                | तेन नवात्मा जाता             | ४७         |
| एतचकचतुष्क॰                | ५२                | तेषु कमेण लिङ्ग॰             | ३२         |
| एतत्पश्चकविकृति:           | 25                | दिवसनिशामय्यस्ताः            | \$8        |
| एतत्पश्यन्त्यादि •         | *3                | देवीधीकर्मेन्द्रिय०          | 49         |

#### कामकलाविलास:

|                                  | <b>पुटसंख्या</b> |                               | पुटसंख्या |
|----------------------------------|------------------|-------------------------------|-----------|
| द्विरदच्छदनसरोजे                 | ६२               | या सान्तरोहरूपा               | ¥0        |
| द्विविधाहि मध्यमा सा             | ४८               | वसुकोणनिवासिन्यः              | Ęo        |
| धामत्रयपीठत्रय०                  | ३२               | वागर्थसृष्टिहेतु:             | 96        |
| नवकोणं मध्यं चेत्०               | 49               | वागर्थौ निखयुतौ               | ३१        |
| नवनाथशक्तयोऽपि                   | É&               | वामा ज्येष्ठा रौद्री          | ४३        |
| नवनादमयी स्थूला                  | 86               | विदिता येन स मुक्तः           | २५        |
| नित्या: शब्दादिगुण•              | ३४               | विद्या देवतयोरपि              | 38        |
| <b>नि</b> त्यास्तिथ्याकाराः      | ,,               | विद्यान्तरफलभूता:             | ĘĘ        |
| पश्चाशदक्षररूपा                  | "                | विद्यापि ताहगातमा             | र १७      |
| परमानन्दानुभव:                   | ६७               | विद्यावेद्यात्मकयो:           | ३७        |
| परया पश्यन्त्यपि च               | ५२               | व्यस्ताव्यस्तं तदर्ण०         | *\$       |
| परशिवभुजङ्गभाव•                  | ७८               | व्यापकमायं व्याप्यं           | ३४        |
| परशिवरवि <b>क</b> रनिक <b>रे</b> | 94               | शब्दस्पर्शी रूपं              | "         |
| पाशाङ्करोक्षुचाप•                | ५७               | शषसपवर्गमयं                   | 49        |
| पुर्य <b>ष्टकमेवेदं</b>          | Ęo               | शिवशक्तिमिथुनपिण्ड:           | 9 ६       |
| प्रतिरुचिरुचिरे कुड्ये           | 94               | षट्त्रिंशत्तत्वात्मा          | ३६        |
| बालारणारणाङ्गी                   | 40               | संध्यासवर्णवसनाः              | 49        |
| बिन्दुत्रयमयतेज:                 | ५३               | सकलभुवनोदय०                   | २         |
| बिन्दुद्वितयं यद्वद्             | २९               | स पुनः क्रमेण भिन्नः          | ६७        |
| बिन्दुरहंकारात् <b>मा</b>        | ₹•               | सा जयति शक्तिराद्या           | \$        |
| बीजत्रितयाधिपतीन्                | ७२               | सितशोणबिन्दुयुगल०             | 96        |
| <b>ब्राह्मयादिमातृरूपं</b>       | ६६               | सेयं त्रिकोणरूपं              | ¥4        |
| भाविचराचरबीजं                    | \$               | सेयं परा महेशी                | ५५        |
| <b>भुवनारचक्रभवनाः</b>           | ६१               | सेयाय मित्रसंशां              | ७२        |
| भूतानीन्द्रिय <b>दशकं</b>        | ६३               | सैवेयं न हि भेद:              | 40        |
| भूबिम्बत्रयमेतत्                 | ५३               | सृष्टि स्थितिलय भेदौ          | 39        |
| मध्यं चकस्य स्यात्               | ४२               | स्पष्टा पर्यन्यादि॰           | ¥•        |
| मुद्राम्निखण्डया सह              | 48               | <b>स्फु</b> टशिवशक्तिसमागम •  | 93        |
| माता मानं मेयं                   | ३२               | <b>र</b> फुटितादश्णाद्धिन्दोः | २७        |
| यदनुप्रहेण तीर्णः                | ve               | <b>स्</b> वरगणसमुदितमेतत्     | ५२        |

#### APPENDIX 2

#### Index of Works Quoted

### चिद्वल्यां समृता ग्रन्थाः

अजडप्रमातृसिद्धिः, १६ अथर्वशिरः, ५, २२ आगम:, ६, ७, ११, १३, १६, २९, ३०, 39, 34, 80, 80, 40, 43, 00, 68 आज्ञावतारः, २ ईशावास्यम् , २७ उपनिषत्, ३, ५, १०, २१, २८, ४१, ५४. ५६, ७६ ऐतरेयम्, १४ कैवल्योपनिषत् , १७ गीता, ७, ७१ गीताभाष्यम् . १७ चतुःशती, ३, ७, २३, ३३, ३७, ४२, ४५, ४६, ४७, ४८, ५६, ५८, ६१, ६२, ६४ चिदम्बररहस्यम् , ३७ चिदानन्दवासना, २५, ४१ चिद्विलास:, ६, १३, ३५ छान्दोग्यम्, ३, ४, ९, १५, १६, ७२ तैत्तिरीयबाह्मणम् , ८ तैत्तिरीयोपनिषत् . २, ३ नित्याहृदयम् , ७२ तापिनीयश्रुतिः, १४, १७

परसहंसोपनिषत्, ४८

परापश्चाशिका. ३, ५ परावासना, १२ पूजासंकेतः. ७६ प्रव्यक्षोपनिषत्, ५ प्रत्यभिज्ञाकारिका, १५, १६, २४, २६, ३३, 88, 80, ६२ प्रत्यभिज्ञासूत्रम्, २, ३, १३, २६ बृहदारण्यकम्, ६, १४, १५, १७, २६, ३०, ३२, ३४, ४५, ६९ मह्योपनिषत्. २२ भैरतयामलम्, ५४, ५७ माण्डूक्योपनिषत्, ७२ मण्डकोपनिषत्, ३४ यजुःश्रुतिः, ११, १४, ४०, ५५ रससारसंप्रहः. ३९ रहस्यागमः, ५, १८, ४६, ५९, ६८, ६९ रहस्याम्राय:, १९, २०, २१, ४२, ५५, ६८ रहस्योपनिषत्, ३८, ५७, ५९, ६७, ७०, ७१ लिलतोपाख्यानम्, ३, १२, ५६, ७६ वचनम्, २, ४, १४, ४७, ५५ वामकेश्वरतन्त्रम्, १०, ११, २६, ३१, ४१, 88. 64 विज्ञानभैरवभद्दारकः, २४

विर्ण्याक्षपञ्चाशिका, ४, १५, ३१, ४३, ६८
शंकरानन्दः, ७
शिवसूत्रम्, ७, ७०
शिवसूत्रमृत्तः, ७, ७०
श्रीतिंशिकाशास्त्रम्, ४३
श्रीतन्त्रसद्भावः, ३०, ४४, ४९, ५०
श्रुतिः, २, १३, १७, १९, २०, २८, २९,
४०, ४२, ४४, ५१, ५९, ६६
श्रेताश्वतरम्, ७, १२
षडन्वयशांभवम्, ५५, ६३
सिच्चदानन्दवासना, १०

सौक्यायनशाखा, ३०, ०१, ७६

सुवालोपनिषत, ४, ३३

सुभगोदयः, ५३

सुभगोदयवासना, ३६, ४१, ४३, ५६, ५७,
५८, ६१, ६४

सौभाग्यसुभगोदयम्, ६२

सौभाग्यहदयम्, ५, १८

स्मृति:, २९, १०, १५, ५६, ६७, ७३,
०४, ७५

स्वच्छन्दशास्त्रम्, ४, ८, १०, २४, २६, ६६

हंसपारमेश्वरम्, ३९

हदयस्त्रम्, २

#### APPENDIX 3

Index of Authors Quoted

### चिद्वल्त्यां समृता ग्रन्थकर्तारः

अभिनवगुप्तपादाः, २६, ३१, ७३
अभिगुक्ताः, १२,१३,३१,३३,६ =,६७,७३
अमृतानन्दाः, ४,२४,४८,५५,६८
आचार्याः, ६८
कवयः, २८
कोधभद्यारकः, ३०,३९,४२
नागानन्दाः, ४
निरुक्तकारः, ७९
परमानन्दगुरुः, ६७

परमानन्दयोगी, १६ मालिनीविजयकार:, ७४ रहस्यगुरवः, २ राधवानन्दः, २८ लघुभट्टारकः, २८, ४० शंकरानन्दः, ७ वसिष्ठः, ६९. शिवानन्दाः, ४, २४, २५, ३४, ६०, ६२, ६३ श्रीनाथानन्दाः, ५७

### **APPENDIX 4**

## Index of Citations

# चिद्दल्यामुद्राहतप्रमाणवाक्यानामनुक्रमः

अ अ इति ब्रह्म, १४, ऐ० अकारः सर्ववर्णाच्यः, १५, स्वच्छ० अक्रमानन्दचिद्भुपः, २६, प्रत्य० का०, १-७.१ अक्षरात्संभवतीह विश्वम् , २८, मुण्ड० १-७ अखण्डितस्वभावोऽपि. १२. ३३, प्रत्य० का० अमाबाहुतमाहुत०, ३०, आगम: अप्निं वावादित्यः, तैत्ति० ब्रा० २-अ० २-अनु० २ अमीषोमीयं पशुमालमेत, ७६ अमेरष्टोत्तरशतं, ५४, आगमः अप्रबिन्दुपरिकल्पित०, २१ अजानतोऽर्थत: सर्वे, ७९, श्रुतिः अजायत पराणीख्या, २०, रह० आस्रा० अणोरणतरा देवि, १४, वचनम् अतिदुर्घटकारित्वात् , ६, परा० प० ७ अतीतं तु परं तेज:, ३३, चतु० ६-४९ अतो दीक्षेति सा प्रोक्ता, ७३, स्मृतिः अथ कस्मादुच्यते, ५, २२, अथवै०, ५४, ५६ अथ योऽन्यां देवताम् , १७, बृह० १-४-१० अथ इंसपरमहंस०, ४८, पर० इं० ४ अधास्य पुरुषस्य, २२, ब्रह्म॰ १ अथो धरेन्द्रमाकाशं, ३९, रस० सं० अद्यापि यस्या जानन्ति, ११, वाम० १-९

अधिगतमध्ययनम्, ७९, निरु॰ अधिशीङ्स्थासां कर्म, ६४, पा० सू० १-४-४६ अधिष्ठायैना अजरा, ४४, त्रिपु॰ १ अनङ्गकुसुमाचास्तु, ६३, योगि० ह० ३-१३६ अनन्तकोटिचन्द्रार्क, २५ चिदा० वा० अनादिनिधनं ब्रह्म, २८, वाक्य० १-१ अनिष्कलं च सकलं, १०, २४, स्वच्छ० अनुत्तरचमत्कार॰, २५, अमृत॰ अनुत्तरविमशैंक॰, ७१, अभि• अनुत्तरानन्दचिति:, ४३, श्रीत्रिंशिका, (परा०प०) २७ अनुत्तरानन्दचितेः, ४७ वचन० अनुत्तरानन्देच्छा, ४७, अभि० अनुप्रविश्य तां शक्तिं, २०, ६८, रह० आम्रा० अनेककोटिभेदैस्तु, ५५, प्रामा० अनेन जीवेन ३, छान्दो० ६-३-२ अन्तरङ्गतया गुप्त॰ ६४, चतु॰ ३-१३१ अन्तर्दशारगा देव्यः, ६१, अभि० अन्धकारनिरोधित्वात् , ७०, कुला॰ १७-७ अन्नमयो भूतात्मा, ४, सु० उ० ५ अज्ञमशितं त्रेधा, १०, छान्दो० ६-५-१ अन्नमयो यज्ञ:, २ अन्वर्थसंज्ञका देवि, ६२, चतु॰ ८-१४८

अपागादमेरमित्वं, १०, छान्दो॰ ६-४-१ अपूर्ण मन्यतां व्याधिः, ६०, अभि० अपि दूर्वाम्बुभियद्वा, ७४, आगमः अपि मन्त्राधिकारित्वं, ७४, आगमः अभिसंधि विनाचार्य ०, ७४, षड० शां० अम्बिकारूपमापत्रा, ४८, वाम॰ ६-३६ अलिना पिशितैर्गन्धैः, ७७, योगि० ह० ३-१७० अर्घेन्दुबिन्दुनादान्त, २४, स्वच्छ० अवर्णस्थो यथा वर्ण० ४९, श्रीतन्त्र० अन्यक्ताद्याः प्रकृतयः, ६३, शिवा॰ अशेषसंविदामन्तः, २५, चिद् वा० अष्टारांशप्रवेशोऽयम् , ६०, शिवा० अस्य देवस्य, २२, ब्रह्म॰ १ अस्यां परिणतायां तु, ३, ५६, चतु॰ ४-५ अस्वराकारतां प्राप्य, ७१, अभि० अहं पञ्चाक्षर: साक्षात्, ३७, चिद० र० अहमात्मैकमद्वैतं, १५, स्वच्छ० अहमिति स एकः, ४, १५, १८, वि० प० २-१० अहमित्यक्रमाकान्त० ४, शिवा० अहमि प्रलयं कुर्वेन, ३, परा०प० ५० अहमेकोऽनस्तमित०, १८, विरू०प०, ३-१० अहमेवाधस्तात्, १५, छान्दो० ७-२५-१

271

आकर्षिणी तु मुद्रेयं, ६५, वाम० ६-६२ आकाशानिल्सप्तार्चिः, ३५, ६३, आगमः आगमादेव बोद्धव्यं, ३५, आगमः आचार्यस्तु गतिं वक्ता, ६, छान्दो० ४-१४-१ आचार्यवान् पुरुषः, ६, छान्दो० ६-१४-२ आचार्यवान् पुरुषो वेद, ६, छान्दो० ६-१४-२ आत्मन आकाशः, ३,२८,२९, तैत्ति०उ०२-१-१ आत्मनः स्फुरणंपश्येत्,४५,४८,५३,चतु०६-३६ आत्मानमात्मना, १८, रह० आम्रा०

आत्मा वा इदमेक एव, ४७, ऐ० उ० १-१ आत्मैवेदमय आसीत्, ३२, बृह० १-४-१ ४५,६९, बृहः १-४-१७ आत्मोपासनमानन्दं, १९, रह० आन्ना• आदिमध्यान्तनिर्मुक्ते, २५, अमृत॰ आदिरादिरुद्रः, ३८, रह० उ० आदिरादिर्बद्धा, ३८, रह० उ० आदिश्रीगुरुनाथस्य, ५७, श्रीनाथ• आदौ जीवनेश:. ३८, रह० उ० आवां शक्तिं भावयन्तः, ४६, चतु० ७-२५ आधैरिप्रियीन्द्र, ३४, अभि० आनन्दमेवास्तमेति, ३३, सु० उ० १४ आनन्द आत्मा, ४, तैति० उ० २-५-१ आनन्दो ब्रह्म, ६७. तैत्ति० उ० ३-६-१ आनीदवात ए स्वधया, ८, तैति । जा । अ । २. प्र. ८, अ. ९ आन्ध्यमापद्यते नूनम् , ५४, भैर॰ या॰ आप्यायितजगद्र्यां, ७५, वाम० ८-५ आभ्यो युक्ता विविक्ताभ्यः, ५०, श्रीतन्त्र० आयुधाख्या: पराशक्ति:, ५८, सुभ० वा० आवयोरपि तादातम्यं, १९, रह० आम्रा० आवयोर्जगदात्मत्वात् , १९, ३१, रह० आम्रा० (परा० प० ३)

3

इच्छादि शक्तित्रतयम्, ४३, सुभ० वा० इच्छाशक्तिमयं पाशम्, ५८, चतु० ६-५३ इच्छाशक्तिस्तथा सेयं, ४४, ४८, वाम० ६-३८ इतः परं मत्प्रसादात्, ७६, ललि० १४-९३ इत्थं त्रीण्यपि मूल०, ३९, शक्ति० १६ इत्यं त्रीण्यपि मूल०, ३९, शक्ति० १६ इत्यं महद्भूतमनन्तम्, ३४, बृह० २-४-२ इन्द्रियप्रीणनेर्द्रव्यः, ७५, वाम० ८-८ इमां विज्ञाय सुरया, ७६, त्रिपु० उ० ७ द्मिश्र

ईहिगियत्तादिवच:, १६, परमा० यो०

उ

उत्तमा सा परा ज्ञेया, ७५, वाम० ८-४ उत्स्य स्वयमात्मानं, १७ गी० नि० उद्यन्तं वावादित्यम्, २१, तैत्ति० ब्रा० अ० २. प्र०२, अनु०२ उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानम्, ७, गी० ४-३४ उभयोः सामरस्यं यत्, १५, स्मृतिः उमासहायं, १७, कैव० ७

羽

ऋजुरेखामयी विश्व०, ४४, वाम० ६-३९

Ų

एक एव प्रकाशाख्यः, ३५, आगमः एकमेवाद्वितीयं, ३, छान्दो० ६-२-१ एकारोर्घ्वगतो बिन्दुः, २२ एका स आसीत्, ४१, त्रिपु० उ० ३ एकैकगुणशृद्धचा तु, ३५, आगम: एकैकं पूजयेद्यस्तु, ३५, ,, एकैवेत्थं पराशक्तिः, ४४, ५०, श्रीतन्त्र० एको नादात्मको वर्ण:, २८, एको नानेक:, ६८, आचार्या: एको वशी सर्वभूत० ११, कठ० ५-१२ एतचकावतारं तु, ४२, वाम० ६-९ एतज्ज्ञात्वा वरारोहे, २७, ७८, वाम० ६-५ एतदेव स्वतन्त्रत्वं, ६, परा० प० ७ एतस्माजायते प्राणः, २९, मुण्ड० २-१-३ एतस्य वा अक्षरस्य, ५, बृह० ३-८-९ एतस्यैवानन्दस्य, ११, ६५, बृह० ४-३-३२ एतानि वाच्यरूपाणि, ४५, वाम॰ ६-४८ एवं ज्ञानमये देवि, ७५, वाम० ८-४

एवं देवी त्र्यक्षरातमा, ३२, वाम० ४-१८ एवं रूपं परं तेजः, ५६, वाम० ६-५५ एष देवोऽनया देव्या, ६, ७३, परा० प० ६ एष सर्वेश्वरः, ६, बृह० ४-४-२२

ऐ

ऐतरेयाख्यवेदान्ते, १४, अभि० ऐश्वर्यवन्तो भासन्ते, ६७, ,,

क

कथं नु भगवः, ९, छान्दो० ५-३-१
कबलीकृतिनि:शेष० १०, वाम० ४-५
कर्मसाम्यं कथं केन, १९, रह० आम्ना०
कला विद्या परा शक्तिः, ५७, मेर० या०
कल्याणि देशिककटाक्ष० ७, अभि०
कस्त्वमित्यहमिति, १४, १७, नृ० ता० २-७
कामाकर्षणरूपाद्याः, ६४, चतुः, ८-१३७
काम एव यस्यायतनम्, ६९, बृह० ३-९-११
कामराजे कामकला, ३२, वाम० ४-१७
कामेश्वराङ्कपर्यङ्क० २३, ५७, वाम० ६-५२
कामो योनि: कमला, ३०, ३५, ३६,

त्रिपु० उ० ड किरणाश्च सहस्रं च, ५४, भैर० या० क्टनयात्मिकां देवीं, ४६, चतु० ७-२५ केवलो यामलो मिश्र० ७५, स्मृति: कोटिर्खुदमेतेषां, ५४, भैर० या० कौलिकाचारसंयुक्तैः, ७७, वाम० ८-९९ कौलिकानुभवाविष्ट० ६३, योगि० हृ० ३-९३४ कियाशक्तिमये बाण० ५८, चतु० ६-५३ कियाशक्तिस्तु रौदीयं, ४४, वाम० ६-४० कियाशक्तिस्तु विश्वस्य, ६५, ,, ६-५६ क्षित्यादिशिवपर्यन्तं, २५, विदा० वा० खुड्यविश्वस्थितिकरी, ६५, वाम० ६-६० q

खं वायुज्योतिरब्भूमि० ३६, सुम० वा खं वायुज्योतिरापः पृथिवी, २९, मुण्ड० २-१-३

ग

गता सा षोडशैभेंदै:, ३५, आगम:
गुदमबष्टभ्य, ४८, पर० हं० ६
गुरुरुपाय:, ७, ७०, शिव० सू० २-६
गुरुशिष्यपदे स्थित्वा, ६९, स्वछ०
गुरुबिद्सत्वन्धकारः स्यात, ७०, कुला० १७-७
गुरु त्रीणि निहिता, ४०, ऋ० सं० १-१६४-४५
गुणातीति गुरुस्तत्वं, ७, शिव० दृ०

句

चकं कामकलारूपं, ४२, वाम० ६-२४ चकं नवात्मकिमदं, ५६, ,, चक्रपूजां विधायेत्थं, ७७, ,, 6-908 चक्रमेतत्समाश्रित्य, ५५, " 6-202 चकराजे परामृश्य, ५६, सुभ० वा० चतुःषष्टियुताः कोट्यः, ५५, वाम० ८-२०१ चतुरण्डमहारत्न० २५, चिदा० वा चतुर्दशशिवारण्यं, ६२, शिवा॰ चतुर्दशारचकस्था, ६५, वाम० ६-६३ चतुर्दशारसरणीः, ६२, शिवा० चतुश्रकप्रभारूप० ५२, वाम० ६-१७ चतुष्कोणमयो बिन्दुः, ५०, श्रीतन्त्र० चत्वार ई बिश्रति, ३५, ऋ० सं० ५-४७-४ चत्वारि वाक्परिमिता पदानि, ४०, ऋ॰ सं॰

१-१६४-४५
चन्द्रार्कानलनक्षत्र० ४९, श्रीतन्त्र०
चरणद्वयचन्द्रार्क० ५५, रह० आम्रा०
चिच्चतन्यकला, ४, अमृत० योगि० ह० व्या०
पृ० १२
चिति: स्वतन्त्रा विश्व० १३, प्रस्य० ह० १

चितिरैव चेतनपदात्, ३, प्रत्य० ह० ५
चितिश्चितं च चेतन्यं, ६०, स्वच्छ०
चित्वलोल्लःसललित, ७५, बाम० ८-७
चित्तं मन्त्रः, ७, शि० सू० २-१-४७
चित्तमये श्रीपीठे, ६२, सौ० सु०
चित्तस्वह्मोऽहमहम, २४, प्रत्य० का० ४-१-१
चिदात्मैव हि देवोऽन्तः, २, प्रत्य० का० १-३८
चिदानन्दंच्छां झान० १३, श्रुतिः
चिद्वयोमचारिणी मुद्रा, ६४, अभि०
चिन्मात्रं सर्वद्रष्टारं, ६७, उप०
चैतन्यमात्मनो ह्णम, ३३, चतु० ६-५०

7

जगिचत्रं समालिख्य, २, १२, प० वा॰
जीव: कला शरीरं च, ६०, स्वच्छ०
उयेष्ठा वामासमत्वेन, ६५, वाम० ६-६१
उयेष्ठाशक्ति: स्मृता सा तु, ५०, श्रीतन्त्र॰
उयेष्ठाशक्तिप्रधाना तु, ६५, वाम० ६-६४
उयोतिष्मद्भाजमानं, ५५, तैत्ति० बा॰ अ० ३-

प्र॰ १२- अनु॰ ३ ज्योतीरूपा पराकारा, ५४ भैर० या॰

হা

ज्ञातव्यः सर्ववेदार्थः, ७९, श्रुतिः ज्ञात्वेतान् सकलान् सम्यक् , १९, रह० आम्ना• ज्ञानंशक्तिस्तथा ज्येष्ठा, ४४, वाम• ६-३८

त

तं देवा उयोतिरायुः, ४, बृह० ४-४-१६ तच्छक्तिपश्चकं सष्टया, ४१, वाम० ६-८ तत्ताहशस्फुरता, १६, परमा० यो० तत्तेजोऽस्जत, ९, छान्दो० ६-२-३ तत्परं ब्रह्म, २३, ब्रह्म० २

तत्प्रकारं च देवेशि. ७, चतु ० ७-४९ तत्प्रविद्याम्बिका, २०, रह० आम्रा० तत्र मध्ये परा दीप्ता, ५५, प्रामा॰ तत्र सुप्तो महायोगी, ४९. श्रीतन्त्र • तत्रस्थश्च यथा नादः, ४९, श्रीतन्त्र० तत्रापि स्वेच्छयोपात्त० २५, चिदा० वा० तत्त्वत्रयविनिर्दिष्ट० ३२. वाम० ४-१६ तत्त्वातीतं वरारोहे. १०, २४, स्वच्छ० तस्वातीतस्वरूपा च, ३८, वाम० ७-३४ तस्वारुढः स भगवान्, ८, स्वच्छ॰ तत्संहतिदशायां तु, ४४, वाम॰ ६-३९ तत्सर्वे त्रिपुरा, ६८, आचार्वाः तत्सृष्टा, ५६, तै० उ० २-६ तथान्यसमयस्याम्ब, ७७, कुल० २-१६ तथा सा बिन्दुमृद्भिय, २०, रह० आम्रा० तथाहं कथयिष्यामि, ४९, श्रीतन्त्र० तथा हृदयबीजस्थं, ११, आगमः तदा प्रकाशानन्द० २६, प्रत्य० ह० २० तदं जोपाश्रयां देवीं, ७५, वाम० ८-५ तदातमानं स्वयम्, २, तैत्ति । उ० २-७ तदाह्यंद्रह्मवियया, २६, बृह० १-४-९ तदीयशक्तिनिकर० ५६, चतु० ६-५५ तदीयैश्वर्यविप्रुड्भिः, ६७, अभि० तद्र्भें चोन्मना स्मृता, २४, स्वच्छ॰ तदेषाभ्युक्ता, ६८, तैति० उ० २-१ तदेक्षत बहु स्यां, ९, १५, १६, छान्दो० ६-२-३ तद्धैतत्पश्यन्, १७. बृह० १-४-१० तद्रह्माहमिति, १७, कैव० १७ तद्भासा रहितं किंचित्, ५४, भैर॰ या॰ तद्वद्विश्वं वमन्ती सा, ६५, वाम० ६-६६ तदा एतद्रह्मा, १४, नृ० ता० २-९ तिद्विज्ञानार्थं स गुरुमेव, ६, मुण्ड० १-२-१२ तद्विद्धि प्रणिपातेन, ७, गीता० ४-३४ तद्वाह्या जुम्भितात् २०, रह० आम्रा०

तन्मध्ये बैन्दवं स्थानं, ५७, भैर० या० तन्मयी मूलविद्या च, ७३, वाम० ७-२८ तन्मह: परमं नौमि, ५, सौ० ह० तिन्नरीक्षणसामध्यीत्, ७, चतु० ७-५० तमेतं वेदानुवचनेन, ७५, बृह० ४-४-२२ तमेव भान्तमनुभाति, ५, २२, ५४, कौषी० २ ५-१५

तया व्याप्तमिदं सर्व, ३०, ४४, ४९, श्रीतन्त्र • तयोराधाररूपेण, ३९, रस॰ सं॰ तयोर्मिश्रं तु संयोगे, ४६, रइ० आम्रा॰ तयोर्विमर्शयोरेकः, २०, रह० तव नित्योदिता पूजा, ७५, वाम० ८-२ तस्माद्वा एतस्मात्, ३, तै० उ० २-५ तस्मिन्नात्मनि संधाय, १९, रह० आन्ना० तस्य प्रकृतिलीनस्य, ५, महा० ना० १०-८ तस्य प्रियमेव शिरः, ४, तैत्ति । ७० २-५२ तस्य लोप: कदाचित्स्यात् . ४, स्वच्छ० तस्य शक्तिर्यथोध्वत्वे, ३९, हंस० पा० तस्याश्व शिवशक्तेश्व, ५४, भैर० या० तस्येदमेव शिर:, ३, तैत्ति० उ० २-५ तस्येयं पृथिवी, १०, तैति० उ० २-८ तस्यैते कथिता: हार्था:, ७, श्वेत० उ० ६-२३ तस्यैवैषा परा देवी, ५, ६, परा० प० ५ तादातम्यादावयोर्नित्यं, १९, ३१, परा • प • 3 तामेवानुप्रविश्यैव, ५४, भैर॰ या॰ तावद्वै भ्रमयोगेन, ४९, श्रीतन्त्र० तिहः पुरस्तिपथा, ४४, त्रिपु॰ उ० १ तुर्यातीतं चिदानन्द॰ २५, चिदा॰ वा॰ तुल्यकालोदितानन्द०, २०, रह० आम्रा० तेजोरूपा: परा ध्येया ५५, षड० शां० तेनैव लभ्यते विद्या, ५९, रह० आग० तेषामननतकोटीनां, ५४, भैर० या० त्रयोदशविधायाश्च, ६२, प्रत्य का॰ ३-११ त्रिकोणमिति तत्प्राहु: ४३, ४७, श्रीत्रिंशिका

त्रिखण्डं मातृकाचकम्, ५३, आगमः
त्रिखण्डारूपमापन्ना, ६५, वाम॰ ६-५८
त्रिपदा सा समाख्याता, ५०, श्रीतन्त्र॰
त्रिपुरा परमा शक्तिः, १०, वाम॰ ४-४
त्रिमूर्तिसर्गाच, ३४, ललि॰
त्रिविधा सा भवेद्दीक्षा, ७४, षड० म॰
त्रैलोक्यगर्भपरिपूरित, ५६, ललि॰
त्रियश्रदक्षिणकोणस्था, ७२, अभि॰
त्रियश्रदक्षिणकोणस्था, ७२, ,,
त्रियश्रायकोणगा या सा, ७१, ,,
त्रियश्रायोद्ध्याणपीठस्था, ७१, ,,
त्वं वा अहमस्मि, १५

द

दत्तात्रेयो विधिर्विष्णुः, ७७, ललि॰ १४-९६ ददाति शिवतादात्म्यं, ७३, घड० म० द्शपञ्चतया व्याप्ता, ३६, सुभ० वा॰ दशारचकमास्थाय, ६५, वाम० ६५ दहरान्तरसंसर्पन्, ७५, ,, ८-६ दान्तायोपसन्नाय, ७३, षड० म० दिवा सूर्यस्तथा रात्री, ५४, भैर० या॰ दिव्ये ब्रह्मपुरे, २८, मुण्ड० २-२-७ दीक्षां करोति विश्वातमा, ६, आगम: दीक्षापूर्व महेशानि, ७३, षड० म० दीयते परशिवैक्यभावना, ७३, चिद्धि० ३२ हर्यते त्वम्यया बुद्ध्या, २३, कठ० ३-१२ देवकार्यमिदं किंच, ७६, ललि॰ १४-९२ देवा ह वै प्रजापतिम् , ३८ देव्याः संवितस्वसत्ताया, ५८, सुभ० वा० देशिकानुप्रहेणैव, ७४, षड० म० दैवतस्यामृतेन तु, ७५ द्रावयित्री रुजं रौदी, ४७, आगमः द्वावन्यौ कामशक्त्याख्यौ, ३९, इंस॰ पा• द्वितीया चक्रपूजा च, ७५, वाम० ८-३

ध

धर्माधर्मस्य संघष्टात्, ६५, वाम॰ ६-६७ ध्याता ह्वः प्राणः, २८, उप० ध्यात्वा मुनिर्गछति, १७, कैव० ७ ध्यानकोटिसमो छयः, ४ वचनम्

न

न च योगाधिकारित्वं, ७४, मालि॰ ४-६ न चाधिकारिता दीक्षा, ७४, ,, ४-८ न तत्र सर्यो भाति, ४, कठ० ५-१५ न तस्य कार्थ करणं च, ८, श्वेत० उ० ६-८ न तावत्त्रिप्राचके. २६. वाम० ६-७ नम: शिवाय नाथाय, ७, शंकर॰ न मांसमश्रीयात्. ७६ नवत्रिकोणस्फुरित० ५१ नवधा च स्मृता सा तु, ५०, श्रीतन्त्र• नवयोनिर्नव चकाणि, ४१, त्रिपु॰ उ॰ २ नवानां चका अधि० ४१, ६५ त्रिपु० उ० २ न शिवेन विना देवी, ८, आगम: नाकस्य पृष्ठे महत:, ७६, त्रिपु॰ उ॰ ७ नात्र कालः कलाभावः, १०, २४, स्वच्छ० नादबिन्दुरशना० २१ नादोपरि महादेवं, ६९, वसिष्ठ: नानयोरन्तरं किंचित्, ८, आगमः नान्त: प्रज्ञं न बहि: प्रज्ञं, ७२, माण्डू० ७ नामरूपविभागं च, ३, ललि० ८-१८ निगर्भाख्याः पूजनीयाः, ६१, अभि० निगर्भार्थी महादेवि, ७, चतु० ७-४८ नित्यानन्दघनं परं, ११ नित्यानन्दे निरुपपदे, ११, अभि० नियच्छन् भोक्तामेति, २६, स्वच्छ० (स्पन्द० 3-99) निरंशा शान्तशक्तिः, ४८, योगि० ह० पृष्ठम् १८

निरंशौ नादबिनदू च, ४८, योगि० ह० १-२३

निरन्तरप्रथारूप० ६२, चतु० ८-१४७
निरुत्तरं निराधारं, २१, रह० आम्रा०
निरुत्तरं महाशून्ये, २५, अमृत०
निरुत्यं कृता दीक्षा, ७४, षड० म०
निर्द्वन्द्वं परमं तत्वं, १०, २४, स्यच्छ०
निष्कलं निष्क्रियं शान्तं, ४८, श्वेत० ६-१९
निष्कलं निष्क्रियं शान्तं, ४८, श्वेत० ६-१९
निष्कलं निष्क्रियं शान्तं, ४८, श्वेत० ६-१९
निष्कलं निष्क्रयं शान्तं, ४८, श्वेत० ६-१९
निष्क्रपश्चे निरामासे, २४, ६८, अमृत०
निष्यन्दमानसुखबोध० ११, अभि०
नेत्रत्रयं भावयामि, ५३, सुभ०
नेदशो लोकातीतः, ३८, रह० उ०
नौमि संविन्महापीठं, १२, २९, आगमः
न्यासं निर्वर्तयेहेहे, ७५, वाम० ८-८

q

पञ्चभिश्च तथा षड्भिः, ३८, चतु० ७-३२ पश्चभूतमयं नित्यं, ७३, वाम० ७-२८ पश्चराक्तिश्चतुर्वहि० ४१, वाम० ६-८ पश्चाशिन्नजदेहज० ३०, शक्ति० ३० परं धाम त्रेपुरं च, २६, त्रिपु० उ० ७ परमशिवादिपदद्वय, ७, अभि० परमानन्दसंदोह, ११, ,, परमानन्दसंपूर्ण० ११, ,, परा चाप्यपरा गौरि, ७५, वाम० ८-२ परापरमर्थी देवीं, १०, सचि० वा० परा भूजनम परयन्ती, ४१, सुभ० वा० पराणी ख्यशिवेच्छायां, २०, रह० आम्रा० परास्य शक्ति:, ८, २२, ४०, श्वेत० उ० ६-८ परितुष्टास्मि मद्याब्धे, ७६, ललि॰ १४-९२ परीक्ष्य लोकान्, ६, मुण्ड० १-२-१२ परोऽपि शक्तिरहित:, ७०, वाम० ४-६ पश्यन्यादिमहादेव्या, ४१, चिदा० वा० पाठमात्रमधीता चं, ७९ पारंपर्येण विज्ञाता, ३२, वाम ० ४-१९

पाशाङ्कुशधरां चापं, ५८, अभि॰ पिण्डं विभाव्य तन्मध्ये, २५, चिदा० वा॰ पुनर्गुहा सकला, ३०, त्रिपु० उ० ८ पुनश्चाव्यक्ततां भूयः, २९, ५६, चूलि० १७ पूर्णत्वं सर्वभावानां, ५, ६, परा० प० ५ पूर्णाहंतातमभावेन, १८, रह० आग० प्रकाशजीवसंलीन० १२, परा० वा० प्रकाशयन्त: कालास्ते, ५४, भैर० या० प्रकाशयन्ती विश्वं सा, ६६, वाम० ६-७० प्रकाशस्यातमविश्रान्तिः, १६, अज० प्र० सि० प्रणमामि महादेवीं, ११, ६७, वाम० १-८ प्रतिपत्प्रसृतौ देव्याः, ३५, आगमः प्रसावृत्तिकमेणैव, ४४, वाम० ६-४० प्रथमाद्वैतभावस्था, ७५, वाम० ८-३ प्रधानादिवरीवस्थां, ७७, पूजा० सं० प्रबुद्धा सा निनादेन, ४९, श्रीतन्त्र ० प्रसीद भगवन् शंभो, १९, रह० आम्रा० प्रस्तं विश्वलहरी, ४३, वाम॰ ६-११ प्राणादिषोडशानां तु, ६४, चतु० ८-१३० प्राणो बिन्दुरिति प्रोक्त:, ३९, रस० सं०

ब

बहु स्यां प्रजायेय, २, ३, ६०, छान्दो॰ ६-२-३ बालार्कमण्डलाभासां, ५८ बाल्लो दशारभागोऽयं, ६१, सुभ० वा० बिन्दुन्यात्मकं स्वात्म० ४६, रह० आम्रा० बिन्दुनाद्कलाकारे, २५, शिवा० बिन्दुमालिनिकाणस्य, ३९, इंस० पा० बिन्दुरूपं परानन्द० ४३, वाम० ६-४७ बिन्दुरूपस्य चक्रस्य, २४, विज्ञा० भ० बिन्दुनिदल्वमायाता, ५०, श्रीतन्त्र० बिन्दुनिमर्शधर्मा, ४३, ६८, विरू० प० १-१५ बिन्द्वन्तरालविलसत्, ६५, वाम० ६-६७ बीजित्वत्ययुक्तस्य, ४५, वाम० ६-४८ बीजमृतस्वरात्मत्वात्, ६४, चतु० ८-१३१ बैन्दवानलसंह्वं, २३, वामं० ६-१४ बैन्दवानलसंह्वं, २३, वामं० ६-१४ बैन्दवे जगद्दुत्पत्तिः, ५४, भैर० या० बैन्दवे परमाकाशे, २४, ४२, ६८ अमृत० मद्द्या मद्द्योतेन्द्र ९८ श्रुतिः मद्द्या व इदममे, १४, बृह० १-१० मद्द्याविद्दामोति परम्, ६८ तेत्ति० उ०२-१ मद्द्याविद्दामोति परम्, ६८ तेत्ति० उ०२-१ मद्द्याविद्द्योव भवति, २६ मद्रा वेद मद्योव, ६८ मुण्ड० ३-२-९ मद्द्याण्डं भासयन्त्येते, ५४, भैर० या० मद्द्याण्डं व्यश्तुवानास्ते, ५४, भैर० या० मद्द्याण्डं व्यश्तुवानास्ते, ५४, भैर० या० मद्द्याण्डादिकटाहान्तं, २३, चतु० १-५ मद्द्या विष्णुश्च हृदश्च, ७०, रह० उ० मद्द्याव सन् मद्याप्येति, ६८ वृह०४-४-६ माद्याणो न सुरां, ७६

भगवन् यः परानन्दः, १९, रह० आम्ना०
भवती त्वन्मयैरेव, ७७, वाम०८-१२१
भावाभावमयो बिन्दुः, ६८, आचर्याः
भिक्षित्वा भूरिवित्तास्ते, १७, गी० नि०
भीषास्माद्वातः पवते, ५, तैत्ति० उ० २-८
भुवनकला तत्त्वार्थः,१७,३१, विरू० प० २-१८
भूतर्तुश्रुतिसंख्य० ४०, शक्ति० १६
भूमेव सुखं, ११, छान्दो० ७-२३-१
भेदलक्षणविपक्ष० ६
भेदातु प्रथमोत्पन्नाद्, ४९, श्रीतन्त्र०

म

मदङ्कोराश्रितां देवीम्, ७७ वामा०८-१२० मथिता चोदरस्थेन, ४९, श्रीतन्त्र० मथित्वा ज्ञानमन्थेन, ७७, कुला० २-१० मध्यबिन्दुविमिश्रं तत्, २०, रह० आम्रा० मध्यमन्थनयोगेन, ५०, श्रीतन्त्र०

मध्यमा सीरमा, ४१, सुम॰ वा॰ मध्ये चकं बिन्दु:, ५९, रह० उ० मध्ये षष्ट्यतरं तेऽमी, ५४ मेर० या• मननत्राणधर्माणः, ७, आगमः मन्त्रवीर्यस्य तेनासौ, ७, शि॰ सू॰ १० मन्त्राणां स्वप्रभारूप, ६१, चतु० ८-१५३ मरीचय: स्त्रायं भुताः, ५४, अ६० ड० १० महत्तरा महिमा, ४१, त्रिपु॰ उ॰ १ महत्त्रयश्रं भावयामि, ४३, सुभ० वा० महापद्मवनान्तस्थां, ७५, ७७, वाम० ८-१२० महामध्यं च चक्रस्य, ७१, अभि० महेश्वरी महादेवः, ७७, ललि॰ १४-९६ मातृकां पीठरूपिणीम्, ३३ मादनः प्राणरूपस्तु, ३९, रस० सं० मादिपश्वकमीशानि, ७७, आगम: माया तृतीये ते एव ४४, प्रत्य॰ का॰ ३-१४ माया बिन्दूर्ध्वगा चैव, ३९, रस० सं० मा शक्तिस्तु समाख्याता, ३९, हंस॰ पा॰ मिश्रं शुक्कं च रक्तं च, ४६, रह० आम्ना० मिहिरबिन्दुमुखीं, २२ मुक्तयन्तरं तु गत्वेव, ७७, कुला० २-९७ मुदाख्या सा यदा संविद्, ६५, वाम॰ ६-५७ मेदिनी प्रमुखमा० १४, चिद्वि० १७ मेयमातृप्रमामान० ३३, ४३, (श्रीर्त्रिशिका) वाम० ६-५१ मेरसर्वपयोर्यद्वा, ७७, कुला॰ २-१६ मोचनं द्रावणं यस्मात्, ६४ मोचयन्ति प्रहादिभ्यः, ६४ मोहशास्त्राणि सर्वाणि, ७७, कुला० २-९७

य

यः परः स महेश्वरः, १९, महा० ना० १०-८ यः सर्वान् भावान्, २२, अथर्व० ५६ य ईशे ऽस्य जगतः, ११, श्वेत० ६-१७ य ए हो इन्तरिदं ज्योति:, ५, परा० प० १ य एको जालवानाशः, १२, धेत० ३-१ य एको वर्गी बहुधा, १२, १७, २०, श्वेत० ४-१ य एवैक उद्भवे, १२, श्वेत० ३-१ य एव आत्मान्तर्हृदये, १४, छान्दो० ३-१४-३ यतो वा इमानि, २, ५५, ५९, तैति० उ० ३-१ यतो वाचो निवर्तन्ते, ५, ४०, तैत्ति ॰ उ० २-९ यत्तददेश्यमप्राद्यम्, १४, बृह० ३-८-८ यते रूपं कल्याणतमं, २१, ईश॰ १६ यत्परं ब्रह्म, ५, प्रत्यक्ष ० यत्र देव इव, १७, बृह० ४-३-२० यत्र नान्यत्पश्यति, ११, छान्दो० ७-२४-१ यत्र लोका न लोका:, २३, ब्रह्म० २ यथा वा अरा नाभौ, ७२, छान्दो० ७-१५-१ यथा न्यप्रोधबीजस्थ० ११, परा० प्रा० यथा सोम्यंनैकेन, ९, ५१, छान्दो॰ ६-१-४ यथा स्थिताश्च तत्तध्या, ३९, इंस० पा॰ यथोर्णनाभि: स्जते, २, मुण्ड० १-१-७ यदक्षरमहासूत्र॰ २३, चतु॰ १-५ यदक्षरशशिज्योत्सा, २३, चतु॰ १-४ यद्धरेकमात्रेण, २३, चतु० १-३ यदत: परो दिव:, ४, छान्दो० ३-१३-७ यदा त्वेकत्र संरूढ:, २६, स्वच्छ० (स्पन्द०) १-९ यदा सा परमा शक्ति:, ११,१३,४२, वाम०६-१० यदा हंसी नादे, ४९, पर० हं० ८ यदिदं किंचिन्मिथुनम्, ५९, रह० उ० यदिदं ते दश्यते, १३, रह० उ० यदी श्रामेखलकं, २८, अह० उ० यदेतच्छां भव मिश्रं, २१, रह० आन्ना० यदेषा चङ्कमत्, ५७, ६७, रह० उ० यिन्नत्ये तवं कामराज० २८, लघु० ४ यहिमन् भात्रा: प्रलीयन्ते, २९, ३४, ५६, चूलि॰ १७ यस्य देवे परा भक्तिः, ७, श्वेत॰ ६-२३

यस्य नो पश्चिमं जन्म, ५९, रह० आग० यस्य यस्य पदार्थस्य, ३८, वाम० ७-३१ यस्य विमर्शस्य कण:,१७,३१, विरू० प० २-१८ यस्य शक्तिर्विमशीख्या, ३५, आगम: यस्या उल्लिता एताः, ५७, सुम० वा॰ यस्या देव्या महेशान्या, ५४, भैर० या॰ यस्यां दृष्टस्वभावायां, ४०, अगामः यस्येषा प्रतिभारयेतत्, २६, प्रत्य० का० १-७.१ यस्योर्भिबृद्धदा भावाः, ३४, शिवा॰ यागेन मन्त्रपूर्तन, ७६, ललि॰ १४-९४ या लिङ्गनया निर्विततान, १३, श्रुति: यावदेतं न जानामि, २६, वाम० ६-७ या ससर्ज विधातारं, १२, ललि० ८-२२ या सातु मातृकालोके,३०,४४,४९,५०,श्रीतन्त्र० या सा शक्तिः परा सूक्ष्मा, ४९, श्रीतन्त्र॰ योगीव निरुगदानम्, २, प्रत्य० का० १-३८ योगेषु मन्त्रपूतं त्वां, ७६, ललि॰ १४-१५ यो देवानां प्रथमं, ११, महा० ना० १०-३ योनिप्राचुर्यतः सैषा, ६५, वाम० ६-५९ योनिमुद्रा कलारूपा, ६६, वाम ० ६-७१ यो ब्रह्माणं विद्धाति, ११, श्वेत ० ६-१८ योऽयं दक्षिणेऽक्षन्, ३०, बृह० २-३-५ यो यो भवति संदेहः, १९, रह० आम्रा० यो वेदादौ स्वर: प्रोक्तः, ५, महा० उ० १०-८ यो वा एतदक्षरं गार्गि, २६, बृह० ३-८-१० यो वै भूमा, १५, छान्दो० ७-२३-१

₹

रक्तः शिव शुक्कशक्त्यां, २१, आगमः रक्तः शिवः शुक्कशक्त्यां, २१, ,, रक्तमस्य निराधारम् , ४६, रह० आम्रा० रक्तशांभवरूपेण, २१, आगमः रिवताक्ष्येन्दुकन्दर्प० २३, चतु० १-३ रिवताक्ष्येन्दुकन्दर्प० २३, अस्त० रेखात्रयावगन्तव्यं, ४६, रह० आम्रा०

ल

लये त्रिलोक्या अपि, ३४, ललि॰ लिलाया महादेव्या, ३९, रस॰ सं॰ लाकिनी नाम सा ज्ञेया, ५०, श्रीतन्त्र॰ लोकसंरक्षणार्थाय, ६९, रह० आगम: लोके गुप्ततराक्षान्या:, ६३, योगि॰ ह० ३-१३५

व

वन्दे ज्योतिरनुतरम्, ५, २३, आगमः वन्दे तामहमक्ष्य्यां, २४, चतु० १-१० वरदाभयहस्ताश्च. ५५. षड० शां० वर्णः कला पदं तत्त्वं, १८, सौभा० ह० वणित्कार:, २०, काल्य० वा० २२२७ वसुच्छदनपद्माङ्क॰ ६३, शिवा॰ (सुभ० वा॰) वागीश्वरी ज्ञानशक्ति० ३२, वाम० ४-१७ वाग्भवाष्टकसंबन्ध, ६३, योगि० ह० ३-१३५ वाचामगोचरमगोचरम्, ५६, ललि॰ वाचारम्भणं विकार:, ३, छान्दो० ६-१-४ वाचा वक्त्रे करणविशदां, ५२. अभि० वामादीच्छादिभेदेन, ८, स्वच्छ॰ वामा विश्वस्य वमनात्, ४७, आगमः वामाशक्तिप्रधानेयं, ६५, वाम० ६-५९ वामाशक्तिप्रधाना तु. ६५, वाम० ६-६५ विकल्परूपसंजलप० ७५, वाम० ८-६ विकल्परोगरूपाणां, ६५, वाम० ६-६८ विकल्पोत्थिकियालोप० ६५, वाम० ६-६८ विकारात्मकतापन्नं, ६४, सुभ० वा० विचित्रान् सृष्टिसंहारान्, ६, परा० प० ६ वि चैति चानते विश्वम्, १२, श्वेत० ४-१ विद्यां तु नवमीं सम्यक्, ३९, रस० सं० नियाभिज्ञीपितैश्वर्य, २६, प्रत्य०का० ३-१३ विमर्शरूपिणी नित्या, ३५, आगम:

विमर्शाख्या च सा देवी, ३५, ६३, आगम: विमर्शाख्याश्चिदम्भोधि०, ५६, सुभ० वा० विमशी नाम विश्वाकारेण, ४, नागानन्दा: विवक्षा व्यवसायोऽपि, ४१, चिदा॰ वा॰ विवर्ततेऽर्थभावेन, २८, वाक्य० १-१ विश्वरूपोऽहमहमिति, २४, प्रत्य०का० ४-१-१ विश्वं व्याप्य निजात्मना, ३०, शक्ति० ३० विश्वाकारप्रथाधार० ५७. वाम० ६-५२ विश्वातिमकां तदुत्तीणौं, १०, सचि० वा० विसर्गशक्तिर्विश्वस्य, १४, अभि० वेणी कृतलसत्केशाः ६३. योगि० ह० ३-१३६ वेदस्याध्ययनं सर्वे, ७९ वेदाः प्रमाणम्, ५३ वेदैरनेकैरहमेव वेद्यः, १७, कैव० २२ वैखरी विश्वविष्रहा, ५२, चतु० ६-४० व्यत्ययो बहुलम् , २२, पाणि० सू० ३-१-८५ व्याप्ता पश्चदशाणेषा, ३८, चतु० ७-३२ व्याप्तोदरा तु सा देवी, ४९, श्रीतन्त्र॰ व्योमद्वयान्तरालस्थ० ६५, वाम० ६-६२ व्योमेति बिन्दुरिति, २८, अम्बा० ३

u

शक्तश्व परमेशानि, ७०, वाम० ४-६ शक्ते: सारमयत्वेन, ६२, चतु० ८-१४७ शक्तिशोजे पराशक्ति, ३२, वाम० ४-१८ शक्तिश्व मातृका ह्रोया, ३०, श्रीतन्त्र० शक्तव्योमानलाणिश्व, ३९, हंस० पा० शब्दब्रह्ममयी स्वच्छा, २९, स्मृति: शब्दानां जननी, २८, लघु० १५ शश्चराकलाकारा, ५०, श्रीतन्त्र० शक्तियी शांभवी चेति, ७४, षड० म० शिव एव तदा साक्षात्, ६, आगम: शिव: सर्वस्य कर्तेयं, ८, स्वच्छ० शिवकामात्परं तत्त्वं, १९, रह० आम्रा० शिवपूजानुचिन्ता च, ६, आगमः
शिवशिक्तिरिति ख्यातं, १०, २४, स्वच्छ०
शिवशिक्तिरिति ख्येकं, ८, ३०, स्वच्छ०
शिवशिक्तिसमायोगात्, ६, आगमः
शिवशिक्तिसमाय्येणात्, ६६, वाम० ६-६९
शिवशिक्त्यात्मसंख्येषात्, ६५, ,, ६-६२
शिवशिक्त्यात्मसंख्येषात्, ६५, ,, ६-६२
शिवशिक्ताव्यात्मसंख्येषात्, ६५, ,, ६-६२
शिवशिक्ताव्यात्मसंख्येषात्, ६५, अस्य० का० ४-१४
शिवादिक्षितिपर्यन्तं, ३४, शिवा०
शिवामिन्ना परा शक्तिः, ८, खच्छ०
शिवो हनार इत्युक्तः, ३९, हंस० पा०
ग्रुक्तः शिवो रक्तशक्त्यां, २१, आग०
श्वाटरूपमापनम्, ४३, वाम० ६-५१
अद्धया देवो देव, ८ तैत्ति० न्ना० अ० ३-प्र०

१२-अनु० ३ श्रीचकं श्रुतिमूलकोश० ४२, शक्ति० ३१ श्रीमते चटुलापाङ्ग, ७, शंकरा० श्रेतकेतुर्हारुणेय आस, ९, छान्दो० ५-३-१ श्रेतावराभयकराः, ६१, चतु० ८-१५३

6

षट्तिंशद्भंतत्त्वाट्या, २०, रह॰ आम्रा॰ षट्तिंशदुत्तरशतं, ५४, भैर० या० षट्युत्तरं च त्रिशतं, ५४, भैर० या० षष्ठं सप्तममथ, ३०, ३७, त्रिपु॰ ८० ९ षोडशच्छदपञ्चोत्थं, ६४, सुभ० वा० षोडशस्त्ररसंदोह० ६४, चतु० ८-१३०

स

संकोच: परमा शक्तिः, ३९, रस० सं०
संकोचश्च विकासश्च, ३९, रस० सं०
संचिन्त्य परमाद्वेत० ७५, वाम० ८-६
संपूर्णस्य प्रकाशस्य, ६६, ,, ६-७१
संप्रदायकमायात० ६२, चतु० ८-१४७
संवित्तिदेवताचक० २६, अभि० गु०

संविदितं विदितं, ३०, अभि० संस्थिता मोदनपरा, ६५, वाम० ६-६६ स इसमेवात्मानं, ६९, बृह० १-४-३ स ईक्षत लोकान्तु, १६, ऐत० उ० १-१ 🖥 एक: प्रजापते:, १०, तै० उ० २-८ स एको नैव रेमे, ५९, बृह० १-४-३ स एको ब्रह्मण:, १०, तै० उ० २.८ स एव भौरवो देव:, ५, परा० प० ४ स एव सर्वभूतानां, ५, परा० प० १ स एवाधस्तात्, १५, छान्दो० ७-२५-१ स एष संप्रसादः, ४, छान्दो० ८-३-४ सकलाचा स्थिते हुवे, २५, शिवा॰ सकलाधारभूतो य:, १९, रह० आम्रा० सकारस्त्वपरो होयः, ३९, रस० सं० स च दशविध:, ४९, पर० हंस० २ चाचार्यवंशो ह्रेयः, ६ स चोदय: प्रिये वक्तं, २०, रस० सं० स तु योडन्तर्मुखो भाव:, ४, स्वच्छ॰ सत्यं ज्ञानमनन्तं, ६०, तैति० ३० २-१ सदाशिवेन संप्रका, ५४, ५७, भैर० या० सदेव सोम्य, २, ८, ९, १६, छान्दो० सपर्यगाच्छुक्रम् , २१, ईश० ८ सप्तत्रिंशत्प्रभेदेन, ३८, चतु० ८-३३ स ब्रह्म स शिवः, १७, कैव० ८ समप्रधानौ समसत्त्वौ, ७१, त्रिपु॰ उ॰ १४ समस्तवीजगर्भाद्यः, २०, ६८, रह० आम्रा० समुत्थिता यथा तेन, ४९, श्रीतन्त्र ० सर्वे खल्विदं ब्रह्म, ४२, ४६, छान्दो० ३-१४-१ सर्वं तं परादात्, ४२, बृह० २-४-६ सर्वदा त्वन्तरानन्द:, २४, प्रत्य० का० ४-१४ सर्वदा सर्वप्रकारेण, ७०, रह० उ० सर्वपीठनिवासिन्यः, ५४, प्रामा॰ सर्वरोगहरा एता:, ६०, अभि० सर्वरोगहराख्ये तु, ६६, वाम० ६-६९

सर्वसंक्षोभिणी पूर्वा, ६२, चतु० ८-१४९ सर्वस्य चकराजस्य, ६५, वाम॰ ६-५८ सर्वसिद्धिप्रदाद्यास्तु, ६१, चनु० ८-१५४ सर्वाशापूरकाख्ये तु, ६५, वाम० ६-६० सर्वाशापूरकाख्ये तु० चतु० ८-१३८ सर्वे वर्णात्मका मन्त्राः, ३०, ५०, श्रीतन्त्र० सर्वोत्तीर्णो महाबिन्दु:, २५, चिदा० वा० सर्वोपमानरहिते, २५, अमृत० स वा एव पुरुष:, ३, तैति० उ० २-१ स विभु: प्रजासु, २३, ब्रह्म॰ १ स विश्वकृद्धिश्ववित्. ११, श्वेत० ६-१६ स वै नैव रेमे, ४५, बृह० १-४-३ 🛮 इ द्वादश कर्ष, ९, छान्दो॰ ६-१-२ सांख्यादयोऽपि इंसा स्यु:, ६९, वसिष्ठः सा कामा सर्वकामा, ७०, रह० उ० सा त्वां काचिदंचिन्त्य ० ४०, लघु० १५ सा निशा सकललोक, ३५, चिद्वि० सानेकधा समभवत्, ३८, रह० उ० सा पुंभावपरं बिन्दुं, २०, रह० आम्रा० सा योनिः सर्वदेवानां, १३, अभि० सारहेन मया देवि, ७७, कुला० २-१० सा साक्षिणो विजयते, ८, अभि॰ सा सा सर्वेश्वरीं देवी, ३८, चतु० ७-३१ सा स्फुरता महासत्ता, १५, १६, ४७, प्रत्य॰ का॰

सिद्धिमृद्धिं बलं सर्वं, ७६, ललि॰ १४-९५
सिद्धे शक्तिं समालोक्य, ७४, षड० म०
सुनिर्वाणं परं तत्वं, १०, स्वच्छ०
सुनिर्वाणं परं शुद्धं, २४, खच्छ०
सुन्दर्थादिमहापूर्वं, ३५, आगम:
सुविभान्तं सकृत् , १४, च० उत्त० २-९
सूक्ष्मपुर्थष्टकं देव्याम् , ६०, शिवा०
सूक्ष्मरूपं समस्ताणं० ४३, वाम० ६-४७
सूक्ष्मात्सूक्ष्मतरं नित्यं, १४, केव० १६

सेयं देवतेक्षत, ९, १५, १६, छान्दो० ६-३-२ सेयं हि शांभवी दीक्षा, ७४, षड० म० सेव मादन इत्युक्तः, ३९, इंस० पा० सेवा सारतया विश्वं, १६, प्रत्य० का० १-४५ सोऽकामयत, ५६, छान्दो० ६-२-३ सोऽनस्तमितरूपत्वात्, २८, अभि० सोऽपि नादात्मिकां शक्ति, २०, रह० आम्रा० सोमग्रहान् गृह्णाति, ७६, तैति० बा० अ० १-४०

३-अनु० ३
सोमपानवदत्यन्तं, ७६, ळळि० १४-९३
सोमस्यंकृशान्वात्म, ५३, सुभ०
स्तनो दहनशीतांश्च, २२, अभि०
स्तन्धोऽस्युत, ३, छान्दो० ६-१-३
स्त्रीपुंनपुंसकाख्याभिः, २५, अमृत>
स्थूलनादकळारूपा, ६५, नाम० ८-६०
स्थूलस्क्षमिनेभेदेन, १०, ४२, नाम० ४-४
स्फुरत्तामात्मनः पश्येत, ११, १३, १६, ५६,

वाम० ६-९ स्वतन्त्रिधितिचक्राणां, २६, अभि० गु॰ स्वधनेन दरिइस्य, ७४, आगम: स्वपरावभासनक्षम• ४, १५, वि॰ प॰ २-१० स्वयमेव समालिख्य, ३, १२, परा० वा स्वरव्यञ्जनभेदेन, ३८, चतु० ७-३३ स्वरूपज्योतिरेवान्तः, ५, ४०, आगमः स्वसंवित्त्रिपुरा देवी, ३४, अभि॰ स्वस्वभावसमयाव० १४, चिद्वि० १७ स्वहन्मण्डलचके य:, १२, ३३, अभि० गु० स्वाङ्गरूपेषु भावेषु, ४४,४७, प्रत्य॰ का॰ ३-१४ स्वातन्त्रयोल्लासिताशेष, ३४, अभि० स्वातमगा: सृष्टिसंहारा:, ३१, परा० प० ९ स्वातमैव सर्वजनतूनां, २४, प्रत्य० का० ४-१-१ स्थान्तर्गतेकतापन = २५, चिदा • वा • स्वेच्छया स्वभित्ती, २, प्रत्य० ह० २ स्वेच्छयैव जगत्सर्व, २, आज्ञा०

स्वेच्छाविभावितानन्द० १२, २९, आगमः स्वेछाविश्वमयोल्लेख० ३३, वाम० ६-५०

ह

हकारोऽन्त्यः कलारूपः, १५, ७०, स्मृतिः इसपरार्धकलारशना० २२, अभि० हायनात्मा महादेवः, ५४, भैर० या० हिरण्यगर्भ पश्यत, ११, श्वेत० ४-१२ हिरण्यइमश्रु:, २१, छान्दो० १-६-६ हृदयस्थापि लोकानाम्, ३, ललि० ८-१८ हृद्यकारं द्वादशान्ते, १५, स्मृति: हृद्याकारो तद्विज्ञानम्, २३, ब्रह्म० २ हृद्धिन्दुं नेष्टयित्ना तु, ४९, श्रीतन्त्र०

## Abbreviations used in the Appendix IV

| अज॰ प्र॰ सि॰   | अजडप्रमातृसिद्धिः        | कैव न्य ०            | कैवल्योपनिषत्        |
|----------------|--------------------------|----------------------|----------------------|
| अथर्व ॰        | अथर्वशिर:                | कौषी०                | कौषीतक्युपनिषत्      |
| अभि॰           | अभियुक्ता:               | गी० नि०              | गीतानिष्यन्दः        |
| अभि०गु•        | अभिनवगुप्तपादाः          | <b>च</b> तु <b>०</b> | चतु:शती              |
| अमृत•          | अमृतान्द:                | चिद० र०              | चिदम्बररहरूयम्       |
| अह॰ उ॰         | अरुगोपनिषत्              | चिदा•                | चिदानन्दवासना        |
| <b>आ</b> হা •  | आज्ञावतार:               | चिद्वि०              | चिद्विलास:           |
| <b>इ</b> ंश ०  | ईशावास्यम्               | चूलि०                | चूलिको ।निषत्        |
| <b>उप</b> ०    | <b>उपनिषत्</b>           | छान्दो०              | छान्दोग्यम्          |
| ऋ॰ सं॰         | ऋक्संहिता                | तैति॰ बा॰            | तैतिरीयब्राह्मणम्    |
| ऐत•            | ऐतरेयम्                  | तैत्ति॰ उ॰           | तैत्तिरीयोपनिषत्     |
| ऐत• उ•         | ऐतरेयोपनिषत्             | त्रिपु॰ उ॰           | त्रिपुरोपनिषत्       |
| कठ०            | कठोपनिषत्                | नि॰ ह०               | निखाह्दयम्           |
| कात्या॰ वा॰    | कात्यायनवार्तिकम्        | नि६०                 | निरुक्तकार:          |
| <b>2</b> 601 • | <b>कु</b> लार्णवतन्त्रम् | नृ∘ ता∘              | <b>ट्रिं</b> हतापिनी |

## कामकलाविलासः

| पर० हं०         | परमहंस्रोपनिषत्         | लघु॰         | लघुमट्टारक:            |
|-----------------|-------------------------|--------------|------------------------|
| परमा० गु०       | परमानन्दगुरु:           | <b>ललि</b> ॰ | <b>ल</b> लितोपाख्यानम् |
| परमा॰ यो॰       | परमानन्दयोगी            | वाक्य०       | वाक्यपदीयम्            |
| परा० प०         | परापश्चाशिका            | वाम०         | वामकेश्वरतन्त्रम्      |
| परा॰ प्रा॰      | पराप्रावेशिका           | विज्ञा• भ•   | विज्ञानभट्टारक:        |
| परा० वा०        | परावासना                | शंकर०        | शंकरानन्द:             |
| पाणि० सू०       | पाणिनिस्त्रम्           | शक्ति∙       | शक्तिमहिम्नस्तवः       |
| पू॰ सं॰         | पूजासंकेत:              | शिव॰ सू॰     | शिवस्त्रम्             |
| प्रत्यक्ष•      | प्रत्यक्षोपनिषत्        | शिव० वृ०     | शिवस्त्रवृत्तिः        |
| प्रत्य॰ का॰     | प्रत्यभिज्ञाकरिका       | शिवा ॰       | शिवानन्द:              |
| प्रत्य० ह०      | प्रत्यभिज्ञाहृदयम्      | श्रीतन्त्र०  | श्रीतन्त्रसद्भाव:      |
| प्रामा•         | प्रा <b>मा</b> णिकवचनम् | श्रीनाथ०     | श्रीनाथानन्दः          |
| <b>बृ</b> ह ०   | बृहदारण्यकम्            | श्वेत•       | <b>रवेताश्वतरम्</b>    |
| <b>ब्रह्म</b> ॰ | <b>ब्र</b> ह्मोपनिषत्   | षड० म॰       | <b>षड</b> न्वयमहारतम्  |
| भैर० या०        | भैरवयामलम्              | षड० शा०      | षडन्वयशांभवम्          |
| महा० ना०        | महानारायणोपनिषत्        | संके•        | संकेतपद्धति:           |
| माण्डू०         | माण्ड्रक्योपनिषत्       | स <b>चि॰</b> | सचिदानन्दवासना         |
| मालि॰           | मालिनीविजयः             | सु॰ उ॰       | <b>सुबालोपनिषत्</b>    |
| मुण्ड०          | मुण्डकोपनिषत्           | सुभ०         | सुभगोदय:               |
| यजु०            | यजुःश्रुतिः             | सुम० वा॰     | सुभगोदयवासना           |
| योगि० हु०       | योगिनीहृदयम्            | सौम० सु०     | सौभाग्यसुभगोदयम्       |
| योगि० हृ• व्या॰ | योगिनीहृद्यव्याख्या     | सौभा० ह०     | सौभाग्यहृदय <b>म्</b>  |
| रस॰ सा॰         | रससारसंप्रह:            | स्पन्द०      | स्पन्दकारिका           |
| रह० आग०         | रहस्यागम:               | स्वच्छ०      | स्वच्छन्दतन्त्रम्      |
| रह॰ आम्रा॰      | रहस्यान्नाय:            | हंस •        | हंसपा <b>रमेश्वरम्</b> |
| रह० उ०          | रहस्योपनिषत्            | अम्बा•       | अम्बास्तवः             |
|                 |                         |              |                        |

### APPENDIX 5

## मञ्जूषासहिताया नाथनवरत्नमालिकाया वाक्यानुक्रमः

## मञ्जूषायां स्मृता प्रन्थाः

अमरकोशः, ८४
कादिमतम्, ८७
कुला॰ कुलार्णवतन्त्रम्, ८१
चन्द्रा॰ चन्द्रालोकम्, ८२
छन्दो॰ छन्दोभास्करम्, ८७
तन्त्र॰ तन्त्रराजम्, ८३, ८५, ८६, ८९
नित्या॰ नित्याहृदयम्, ८६
पाणि॰ पाणिनिस्त्रम्, ८२
योगि॰ योगिनीहृदयम्, ८२
शारदा॰ शारदातिलकम्, ८१, ८२

## मञ्जूषायां स्मृता प्रन्थकर्तारः

अमृतानन्द:, ८६ काश्मीराः, ८६ निधिकारः, ८६ पिङ्गलमुनिः, ८२ मनोरमाकारः, ८५

## मञ्जूषायां प्रमाणत्वेनोद्धृतानां वाक्यानामनुक्रमः

अङ्कानौ वामतो गति:, ८३
अजपा नाम गायत्री, ८२, शारदा० १४
अथषोडशनित्यानां, ८६, तनत्र० २७-१
अनया सदशं पुण्यं, ८२, शारदा० १४
अनया सदशी विद्या ,, ,, ,,
प्रभ्यस्यद्भिस्तत्त्वगणै:, ८७
प्रकाद्यासमा यो नव०, ८४
प्रावृत्त्यैवं षरणवते:, ८८
इत्यप्रश्लाद्धास्तरायः, ८९
उच्छासे चैव निःश्वासे, ८१

उद्यक्तास्वनमग्डल०, ८३ पुवं रीत्या वासित•, ८३ एवंविधां भावनां यः, ८९, तन्त्र ० २७-३२ क-ट-प-य-वर्गभवैः, ८२ गणेशप्रहनक्षत्र०, ८६, तन्त्र० २-८८ गुरुमूला: किया: सर्वा:, ८१, कुला० १२-१४ गुरुष्याय:, ८२, शिव० २-६ चकेण च शक्तिभिः, ८८, तन्त्र० २७-१ ज्ञानोत्तुङ्गे उरकल०, ८६ ततो दिनाणी: संध्याश्व, ८५, तन्त्र० २७-३० तत्पश्चात्यप्राणसमृहैः, ८३ तद्रपः सञ्चाविरभूत्, ८१ तस्माच्छासेव निःश्वासैः, ८२, शारदा० १४ तस्या विज्ञानमात्रेण, ८२ तीर्थमृषिजुष्टजले गुरौ, ८३, अमर० ३-३-८६ दशध्यानसमो लयः, ८७ घरयुर्वीशाष्ट्रेन्द्रं, ८८ नत्त्रप्रयावृत्तिभः, ८७ नज् शून्यं विह्नेयं, ८२ नितम्बगुर्वी तरुणी, ८२, चन्द्रा० १३९ नित्यातत्वाप्तिविद्यानां, ८५, तन्त्र० २७-३० नित्यावृत्तावीशलय:, ८७ नेत्रोद्रढो देशिकएड, ८७ प्रज्ञातमा भूतनिकायै:, ८५ पराप्रासादमन्त्र:, ८१, शारदा० प्रष्टोऽप्रगामिनि, ८५, पाणि॰ ८-३-९२ मत्तमयूरं म्तौ, ८२, पिङ्गल॰ मातृकाभूतनाथाचै:, ८६, तन्त्र० २७-१ मातुकाश्वापि पञ्चाशत्, ८५, तन्त्र ० २७-३१ मोहान्धो यो न जानाति, ८२, शारदा॰ १४ यद्वा पञ्चाशाल्लिपि० ८५

यस्तीर्थात्मा मयडल॰, ८३
याकिन्याः षट्० योगि०
येषामेषा कर्यत्मता, ८९
राशयो द्वादश ततः, ८५, तन्त्र० २७-३०
छौ सः, ८७, पिङ्गछ०
वन्दे रामं मरकतवर्ण, ८७, छन्दो०
शास्त्यालीभिः सङ्गतिमान्, ८५
शास्तः षड्भिरथाक्षरैः, ८६
श्रीगुरोः कृपया देवि, ८८, शारदा० १४
श्रीचक्रस्थास्तु शक्तयः, ८८, तन्त्र० २७-३१

सासै: षष्ट्या षष्टिघठी० ८३
संख्याभिर्वासनाव्याप्ति, ८२ तन्त्र० २७-२९
संप्रदायोक्तं स्फुटोपायेन, ८६, नित्या०
सहस्रदलपङ्कृजे सकल०, ८१, कुला० ४-११७
स्च्यार्थस्चक सुद्रा, ८२, चन्द्रा० १३९
संप्रदायोक्तं, ८६, नित्या०
सेका नवतय: प्रोक्ता, ८५, तन्त्र० २७-३२
स्त्रीदैवत्या स्मृता विद्या, ८३
हंस: पदं परेशानि, ८२, शारदा० १४
हंस: सोऽहं मन्त्रमयै:, ८१

## Addenda and Corregenda

| PAGE | LINE |                           | PAGE       | LINE |                              |
|------|------|---------------------------|------------|------|------------------------------|
| ¥    | ч    | संकल्पात्मा               | *9         | 94   | कुत: ?                       |
| "    | २३   | तथा बृहदारण्यके           | ४३         | 6    | तत्रैव                       |
| Ę    | 4    | एष देव:                   | 80         | 8    | अनुत्तरानन्देचितेरिच्छासंघ - |
| ,,   | 90   | "पुरुषो वेद", "आचार्यस्तु |            |      | ट्टन्निकोणगम्                |
|      |      | तारयति "                  | 40         | ¥    | बिन्दुर्नादत्व ०             |
| 90   | 94   | तत्त्वातीतं               | ५५         | २३   | वीरवन्दि <u>ते</u>           |
| 99   | २०   | य ईशे                     | ५६         | "    | विमर्शाख्याश्चिदा •          |
| 93   | 3    | समालिख्य                  | 45         | 98   | बिन्दौ                       |
| 93   | 98   | भोगयोनि:                  | <b>६</b> 9 | 98   | श्वेता वरा०                  |
| 98   | 93   | देशकालाविशोषिणी           | ६२         | 96   | देहाक्षादि •                 |
| 90   | 98   | वेदैरनेकै॰                | 63         | 9.   | शिवान •                      |
| "    | २०   | गीतानिष्यन्दे             | 48         | 3    | कृतिमयी:                     |
| २०   | Ę    | समस्तवीजगर्भाढ्य:         | "          | v    | स्हे:                        |
| २४   | 94   | तत्त्वातीतं               | ६५         | 98   | दशारचक०                      |
| २६   | ¥    | इहापि, "विद्या०           | ६९         | २    | स्युः संस्थिताः              |
| ,,,  | 99   | "तदा प्रकाश॰              | ७४         | Ę    | सिद्धौ•                      |
| 32   | 98   | यस्येषा                   | 99         | 5    | अलिना                        |
| 38   | २१   | तान्येवानुविनश्यति        | "          | 90   | पशुशास्त्राणि                |
| ३८   | 99   | " नेदशो                   | "          | 96   | <b>मृ</b> र्व्यन्तरं         |
| "    | 93   | आदिरादिर्द्रह्मा          | 66         | 99   | चकेण च                       |
| "    | २४   | शिवोऽयमिति                | 58         | 3    | मुदाहत•                      |
| A.   | ¥    | गुहा त्रीणि               | ५८         | 96   | मुपास्यमि•                   |

# THE GREAT LIBERATION

## (MAHANIRVANATANTRA)

Sanskrit Text, English Translation and Commentary

### CONTENTS

#### CHAPTER

#### Preface

- I. Questions Relating to the Liberation of Beings
- II. Introduction to the Worship of Brahman
- III. Description of the Worship of the Supreme Brahman
- IV. The Mantras, Placing of the Jar, and Purification of the Elements of Worship
  - V. The Revelation of the Mantras, Placing of the Jar, and Purification of the Elements of Worship
- VI. Placing of the Shrīpātra, Homa, Formation of the Chakra, and other Rites
- VII. Hymn of Praise (Stotra), Amulet (Kavacha), and the Description of the Kula-tattva
- VIII. The Dharma and Customs of the Castes and Ashramas
  - IX. The Ten Kinds of Purificatory Rites (Samskāra)
  - X. Rites Relating to Vṛddhi S'rāddha, Funeral Rites, and Pūrnābhiseka
  - XI. The Account of Expiatory Acts
- XII. An Account of the Eternal and Immutable Dharma
- XIII. Installation of the Devatā
- XIV. The Consecration of Shiva Linga and Description of the Four Classes of Avadhūtas

"It seems as if the World-Mother has again willed it and has again desired to manifest Her Power so that Arthur Avalon is studying the Tantras and has published so beautiful a version of the Mahānirvaṇa "—Sahitya.

# PRINCIPLES OF TANTRA

## (TANTRATATTVA)

### CONTENTS

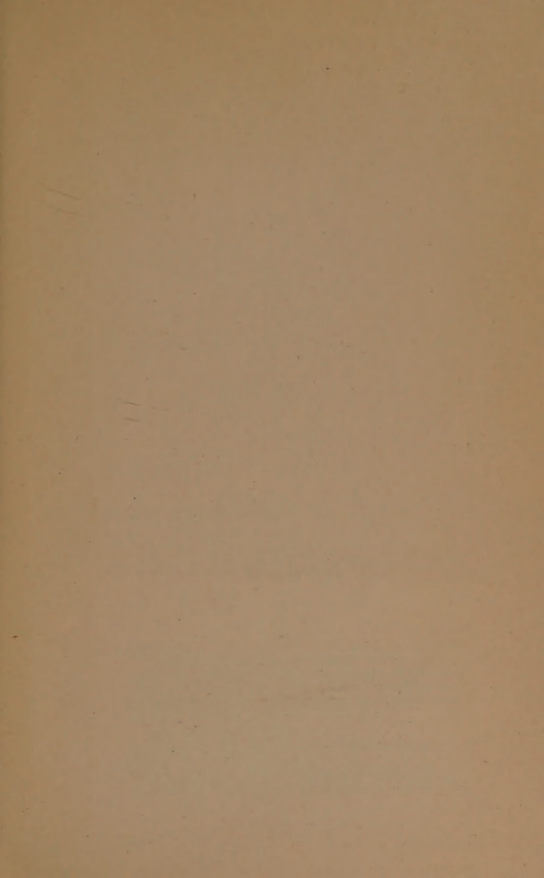
### Part I

I. Appearance and Applicability of the Tantra Scripture—II. What is the Necessity for the Tantras when there is Veda?—III. The Ephemeral and Modern Monism—IV. Gāyatrī Mantra and Image Worship—V. Commands of S'āstra—VI. Worship of Devatās—VII. What Is Ṣhakti?—VIII. What Is S'akti? (Continued)—IX. S'iva and S'akti—X. Worship of the Five Devatās.

### Part II

XI. On Mantra—XII. Lettered and Unlettered Sound—XIII. On the Guru—XIV. Discussion Upon, and Selection Of, the Guru—XV. Worship in General—XVI. The Play of Gunas—XVII. Outer Worship—XVIII. Ordinances Relating to Worship—XIX. Ceremonial Worship—XX. Ceremonial Worship (Continued).

The Treatise is the most remarkable pronouncement on the subject which has yet appeared and Mr. Avalon is to be thanked for making it accessible to Western readers. It is full of points of very great interest.—The Quest.





BL 1146 P84 K3 1953

Punyananda.

Kāmakalāvilāsa, by Puņyānandanātha. With the commentary of Natanānandanātha. Translated with commentary by Arthur Avalon. With Natha-Navaratnamalika, with commentary Mañjūṣa by Bhāskararāya. 2d ed., rev. and enl. Madras, Ganesh, 1953.

xix, 95, 110 p. col. illus. 25 cm.

Sanskrit text and commentaries with English translation and

 Sivaism.
 Bhūskarācārya, b. 1114? Maūjūşa. II. Naṭanānandanātha. Cidvalli. III. Mahešanātha. Navāratnamālikā. Iv. Woodroffe, Sir John George, 1865–1936, ed. and tr. v. Title.

A9059

CCSC/1t

